

تأليف بحَمر (لرطن بَيروي

الطبعة الشالِثة ١٩٧٧

الناشر: وكالذالطبؤعات سشارع فهدالسكالم الكوكت

## المنهج(١)

# ١ — معنى السكلمة :

هذا اللفظ ترجمة للكلمة méthode الفرنسية ونظائرها في اللغات الأوربية الأخرى. وكلها تعود في النهاية إلى الكلمة اليونانية ١٤٥٥٥٥٥ ، وهي كلة نرى أفلاطون يستعملها بمعنى البحث أو النظر أو المعرفة ، كما تجدها كذلك عند أرسطو أحيانًا كثيرة بمعنى «بحث» . وللعني الاشتقلق الأصلى لها يدل على الطريق أو المنهج المؤدى إلى الغرض المطلوب، خلال المصاحب والعقبات.

و كنه لم يأخذ معناه الحالى ، أي بمعنى أنه طائفة من القواعد العامة المصوغة من أجل الوصول إلى الحقيقة في العلم ، إلا ابتداء من عصر النهضة الأوربية . فني هذه الفترة ترى المناطقة يعنون بمسألة المنهج ، كجز من أجزا المنطق : فمثلا نرى مولينا ونونيث Molina, Nuñez يهتمان به ؛ وتجد فصلا طويلاعن المنهج في كتاب زبرله Zabarella (سنة ١٥٧٨) عن « المنطق » ؛ وكذلك لدى أوستاش دى سان بول Eustache de Saint-Paul ، مؤلف كتاب « خلاصة فيان » Somme du Feuillant الكتوب سنة ١٦٠٩ .

غير أن هذه محاولات لا تزال غامضة . أما المحاوله الواضحة في ذلك العصر ، عصر النهضة ، فهي تلك التي قام بها راموس Ramus ( سنة ١٥١٥ -١٥٧١)

<sup>(</sup>١) مراحم:

Claude Bernard : Introduction à l'étude de la médecine expérimentale De la Méthode dans les Sciences, 2 séries, 1920.

A. Lalande : Les théories de l'induction et de l'expérimentation.

L. Rougler : La structure de théories déductives.

فقد قسم المنطق إلى أربعة أقسام: التصور، والحكم، والبرهان، والمنهج. والنهج قد طالب بدراسته في آثار أصحاب البلاغة والعلم والرياضة. على أن راموس لم ينته إلى تحديد منهج دقيق للعلوم، بل عنى خصوصاً بالمنهج في البلاغة والأدب، شأنه شأن رجال عصر النهضة، ولم يهتم بالملاحظة والتجربة إلى درجة كافية، لكنه على كل حال صاحب الفضل في لفت النظر إلى أهمية المنهج، مما وجد له صدى واسعاً في بيئة ذلك العصر، ثم في العصر التالي مباشرة عند مناطقة بور رويال وديكارت. والعلة في أنه لم يسر طويلا في طريق تكوينه المنهج الصحيح أنه كان أقرب إلى الأدب منه إلى العلم، فلم يكن فريائياً، ولو أنه كان رياضياً.

وهنا ، أعنى فى القرن السابع عشر ، تمت الخطوة الحاسمة فى سبيل تكوين المنهج . فبيكون فى كتابه « الأورغانون الجديد » Novum Organum (سنة ١٦٢٠) صاغ قواعد المنهج التجريبي بكل وضوح . وديكارت حاول أن يكتشف المنهج المؤدى إلى حسن السير بالعقل ، والبحث عن الحقيقة فى العلوم كما يدل على ذلك نفس عنوان كتابة « مقال فى المنهج » (سنة ١٦٣٧) . وأتى أصحاب « منطق بور رويال » ( الطبعة الأولى سنة ١٦٦٢) فعنوا بتحديد المنهج بكل وضوح ، وجعلوه القسم الرابع من منطقهم هذا .

حد أصحاب هذا المنطق المنهج بأنه «فن التنظيم الصحيح لسلسلة من الأفكار العديدة ، إما من أجل الكشف عن الحقيقة ، حين نكون بها جاهلين ؛ أو من أجل البرهنة عليها للآخرين ، حين نكون بها عارفين » . فثمة إذن نوعان من المنهج : أحدها للكشف عن الحقيقة ، ويسمى التحليل أو منهج الحل ، ويمكن أن يدعى أيضاً منهج الاختراع ؛ والآخر ، وهو الخاص بتعليمها للآخرين بعد أن نكون قد اكتشفناها ، يسمى بالتركيب أو منهج التأليف ، و مكن أن

ندعو، أبضاً « منهج المذهب » (طبعة إميل شارل ، ص ٣٦٠ ، باريس سنة ١٨٧٨). ولللاحظ على هذا التعريف المنهج أنه ناقص ، إذ هو لا يكاد يتحدث إلا عن الأفكار ، لا عن الوقائع والقوانين ، كما لاحظ إميل شارل (الموضع نفسه ، تعليق). وما هذا إلا لأنهم عنوا بالمنهج الرياضي الاستدلالي ، دون المنهج التجريبي أو التاريخي . ولذا لا نرى في حديثهم كلاماً عن العلوم الفريائية ، بل اقتصر الأمر تقريباً على الرياضيات والهندسة بوجه خاص .

بيدأن من المكن ، بإضافة منطق بيكون إلى منطق بور رويال ، أن نقول إن المنهج الاستدلالي والمنهج التجريبي قد تكو ًنا في القرن السابع عشر بصورة وانحة .

وبدا تكونت فكرة المنهج بالمعنى الاصطلاحى المستعمل اليوم ابتداءً من ذلك التاريخ . ومعناه إذن : الطريق المؤدى إلى الكشف عن الحقيقة في العلوم ، واسطة طائفة من القواعد العامة تهيمن على سير العقل وتحدد عملياته حتى يصل إلى نتيجة معلومة .

## ۲ — أنواع المنهج :

والنهج مفهوماً على هذا النحو ، قد بكون مرسوماً من قبل بطريقة تأملية مقصودة ، وقد يكون نوعاً من السير الطبيعي للعقل لم تُحدد أصوله سابقاً . ذلك أن الإنسان في تفكيره قد ينظم أفكاره ويرتبها فيا بينها حتى تتأدى إلى المطلوب على أيسر وجه وأحسنه ، على نحو طبيعي تلقائي ليس فيه تحديد ولا تأمل قواعد معلومة من قبل . فذا منهج أيضا ، ولكنه منهج تلقائي . أما إذا تأملنا في النهج الذي سرنا عليه في تحصيلنا لمعارفنا العلمية ، وحلولنا أن محد قواعده ونس له قوانينه ونتبين أوجه الخطأ والانحراف من أوجه الصواب والاستقلمة ، مم كونا

من **هذاكله طائفة من** القواعد العامة الكلية التى <sup>ت</sup>ُخصع لها فى المستقبل طرائق مجتنا ، فإن المنهج يكون منهجاً عقلياً تأملياً .

فكأن لدينا إذن نوعين من المنهج: منهجاً تلقائياً ، وآخر تأملياً . وواضح أن هذا الأخير هو الذي يمكن أن يكون موضوعاً لعلم ، هو هنا المنطق ، لأنه يقوم على التأمل والشعور ، لا على التلقائية واللاشعور غير الواضح . ولهذا فإننا منستعمل المنهج كموضوع لجزء من المنطق ، بهذا المعنى الأخير . وهو فعلا المعنى الشائع المفهوم عادة ، حين التحدث عن البحث المنهجى ، أو السير على منهج . وإن كان هذا يجب ألا ينسينا أن المنهج التأملي يقوم فى الأصل على المنهج التلقائي . وتلك مسألة ستتضح بعد قليل عند الكلام عن تكوين علم المناهج ، فإنها ليست من الوضوح كما يبدو لأول وهاة .

# ٣ – علم المناهج:

والعلم الباحث في المنهج أو المناهج التأملية يسمى علم المناهج.

وإذا كان المهج كما رأينا هو البرنامج الذي يحدد لنا السبيل للوصول إلى الحقيقة أو الطريق المؤدى إلى الكشف عن الحقيقة في العلوم ، فإن من المكن أن نفهم هذا اللفظ بمعنى عام ، فتدخل تحته كل طريقة تؤدى إلى غرض معلوم نريد تحصيله : فتمت على هذا الاعتبار منهج للتعلم ، ومنهج للقراءة ؛ وثمت أيضاً منهج للوصول إلى نتأنج مادية ، كما هي الحال في العلوم العملية . فني الطب مثلا يوجد منهجان : المنهج الوقائي من الجراثيم ، وعلاميات على اختلافها مناهج. من الجراثيم وللدراسات على اختلافها مناهج.

ولكن المنهج كما نريده هنا لا يطلق بهذا المعنى العام ، بل يجب قصره على الطريق المؤدى إلى الكشف عن الحقيقة في ألعلوم النظرية. وتبعاً لاختلاف

هذه العلوم ، تختلف المناهج ؛ ولسكنها يمكن أن ترد إلى منهجين ما الاستدلال والتجريب ، يضاف إليهما منهج ثالث خاص بالعلوم الأخلاقية أو التاريخية هو منهج الاسترداد .

والعلم الباحث في هذه المناهج الثلاثة خصوصاً يسمى علم المناهج . فهو العلم الباحث في الطرق المستخدمة في العلوم للوصول إلى الحقيقة .

وكلة Méthodologie ترجع خصوصاً إلى كنت. فقد قسم المنطق إلى قسمين: مذهب المبادى، وموضوعه شروط المعرفة الصحيحة ، وعلم المناهج الذي يحدد الشكل العام لكل علم ، والطريقة التي بها تكون أي عسلم كان . وإلى جانب علم المناهج العام هذا ، توجد علوم مناهج جزئية تختلف تبعاً للعلوم ، ومهمة كل منها أن يحدد العمليات الواجب اتباعها في دراسته .

## ٤ - تكوين هذا العلم :

ولما كان هذا العلم يبحث في المناهج التي يتبعها العلما، في أبحاثهم من أجل الوصول إلى الحقيقة كلُّ في ميدانه ، فإنه لا يمكن أن يتكون إلا بالنظرفي السبل التي سلكها هؤلاء العلماء أنفسهم . ومن هنا قامت مشكلة عظيمة تتصل بتكوين هذا العلم : ما نصيب العالم المتخصص ، وما نصيب الفيلسوف في هذا التكوين ؟ وهي مشكلة قد أثيرت في أواخر القرن الماضي بعد أن وضعها في شكلها الحاسم كلود برنار .

فال كلود برنار إن المناهج لا يمكن أن تدرس نظرياً كقواعد عامة يفرض على العالم بعد أن يسير وفقاً لها . إنما تتكون فى داخل المعمل ، الذى هو معبد العلم الحقيقى ، وإبان الاتصال المباشر بالوقائع والتجارب العملية . ﴿ ذَلَكُ أَنْ هَذَهُ العَملياتِ والمناهج العملية لا تتعلم إلا فى المعامل ، حيث يكون القائم بالتحريب

في اشتباك مع مشاكل الطبيعة ؛ فهاهنا يجب أن نوجه الشباب أولاً . أما التأريخ والنقد العلمي فمن شأن السن الناضجة . ولا يمكن أن ينتجا نتأنج ذات قيمة إلا بعد أن يكون المرء قد بدأ يُحصل العلم في معبده الحقيقي ، أعني في المعمل . المختلفة ... إن روح صاحب التاريخ الطبيعي ليست هي بعينها روح صاحب علم وظائف الأعضاء ، ورح الكيائى لبست روح الفزيائى . . . والتعاليم النافعة هي وحدها تلك الصادرة عن التفاصيل الخاصة بالمارسة التجريبية في علم معين بالذات. لقد أردت أن أعطى في هذا المدخل فكرة دقيقة قدر المستطاع عن علم وظائف الأعضاء والطب التجريبي . ومع ذلك فأنا أبعد ما أكون من الادعاء أنى قدمت قواعد وتعاليم يجب أن تتبع بطريقة دقيقة متقنة . . . لقد أوردت شواهد علمية ، ولكني أحتطت حيداً في ألا أعطى تفسيرات نافلة وفي ألا أضع قاعدة واحدة مطلقة ، لأنى أعتقد أن مهمة الاستاذ هي أن يقصر نفسه على أن يبين للتلميذ بوضوح الغاية التي يستهدفها المعلم ، وأن يبين له كل الوسائل التي في وسعه من أجل بلوغه وتحصيله ... إلا أن العلوم لا تتقدم إلا بالأفكار الجديدة وبالقوة المبدعةللروح» ( «المدخللدراسة الطبالتجريبي»، القسم الثالث، الفصل الرابع ، ص ٣٩٤ — ص ٣٩٦ ) .

أما هؤلاء الفلاسفة الذين حاولوا أن يقدموا تعاليم عامة يجب على العالم اتباعه في بحثه فلم يفيدوا شيئًا في تقدم العلوم الخاصة . حقًا إن أبحاثهم قد بدت في أول الأمر مغرية لأولئك الذين لا ينظرون إلى العلم إلاعن بعد ؛ ولكنها ليست بذات فائدة إطلاقًا للعلماء الحقيقيين ، كما أنها أضلت هؤلاء الذين يريدون الإقبال على تحصيل العلم ، بإظهارها الأمر على حال من البساطة الزائفة ؛ وإلى جانب هذا كله قد أثقلت العقل مخليط من التعاليم والقواعد الغامضة أو غير القابلة للتطبيق ،

مما يحب أن يبادر الإنسان إلى نسيانه إذا أراد أن يَدخل في سيدان العلم ويصير مح باً حقاً .

والملامح الرئيسية في رأى كلود برنار هذا هي أولا: أن العلم لا يحصل إلا في العمل ووفقاً المحاجة العلمية ؛ وثانياً أن العلم بجب ألا يسبق في ذهن العالم بمذهب فلسني معين يسير وفقاً له في أبحاثه ؛ وثالثاً أن المناهج تختلف باختلاف العلوم ، لأن روح هذا العالم الفزيائي ، غير روح ذلك العالم الكيميائي ، وليس ثمة بالتالي منهج واحد البحث في العلوم كلها أو في طائفة منها بأ كملها . والنتيجة لهذا إذن ، أن تكوين المناهج ليس من مهمة الفيلسوف ، لأنه لا يستطيع إلا أن يقدم منهجاً عاماً ، فضلاً عن أنه ليس على اتصال مباشر بالعلم في معبده الحقيقي وهو المعمل ؛ إلى جانب كونه متأثراً بمذهب خاص بتحكم في تقديراته وتوجيهاته .

ورأى كلود برنار هذا صحيح في مضمونه العام. فليس نصاحب المنطق أن يفرض قواعد وتعاليم معينة على العالم المتخصص. وذلك أولاً لاختلاف فروع العلم اختلافاً يجعل من المستحيل تقريباً أن نعطى قاعدة عامة لكل العلماء في مختلف فروع العلم ؛ وثانياً تنوع العمليات تبعاً للأحوال الخاصة موضع الدرس ، مما يجعل التعميم أكثر صعوبة وأدعى إلى نقصان الفائدة المرجوة . والشاهد على هذا أن العلم لم يتقدم شيئاً بالنصائح الجزئية التي قدمها بيكون أو استيورت مل .

ولكن هل معنى هذا أن تكوين المناهج من شأن العالم وحده ؟ كلا ؛ فإن العالم المتخصص المغلق عليه في ميدان محنود لا يستطيع أن يتبين الروابط الجامعة بين لليادين المختلفة للعلم ، مع أن العلوم تتشابك في مناهجا بالضرورة ، نظراً إلى وحدة العقل الإنساني ، إلى حد كبير على الأقل . فلا بد إذن من أن يأتي شخص غير متخصص في علم واحد بالذات ، ويحاول ، باستقرائه للمناهج التي اتبعها العلماء

المختلفون في مباسبهم المختلفة ، أن يستخلص المماذج العدامة للمناهج العلمية وأن يتحو نحو شي من التعميم حتى يصبع صورة إجماليه عامة للمناهج التي يتبعها العقل الإلساني في خصيله للحقيقة في العلوم . وهذا الشخص لا يمكن إلا أن يكون المنطق ، إذ هو وحده القادر على الجمع بين محتلف الميادين في نظرة واحدة شاملة تهيي نه أن يد أن الملامح العدامة والخصائص الكلية المشتركة بين المناهج المتبعة في فروع العلم المتعددة . وفي هذا المعنى يقول فنت : « إن مناهج البحث وثيقة الارتباط باطنياً في تطبيقاتها العلمية ، إلى درجة أنه لاتوجد مشكلة مركبة لاتشارك جميعاً في حلها . وليس الأمر هنا مقصوراً على رابطة التتالى في الترتيب بمعنى ... أن المنهج التالى يفترض مقدماً منهجاً سابقاً ، بل تدخل (المناهج) اللاحقة في تلك السابقة كذلك » (المنطق ، ح ٢ ، اشتجرت سنة ١٩٠٧ ، ص ٢٨ ) .

فعمل التنسيق بين المناهج عمل ضرورى لا بالنسبة إلى الفيلسوف الذى يعمل يبحث فى تطور العقل الإنسانى وفى ملكاته فى مختلف مظاهر النشاط التى يعمل بها فحسب، بل وأيصاً بالنسبة إلى العالم المتخصص نفسه. والدليل على هذا أن كلود برنار نفسه قد قدم لنا فى كتابه هذا نظاماً من التعاليم والقواعد العامة التى لا تقتصر على علم الطب التجريبي أو علم وظائف الأعضاء بل تصلح لكى يستفيد منها العالم الفزيائي والعالم الكيمائي الخ، حتى كان لهذا الكتاب أثر فى تقدم المناهج العلمية والدراسة العلمية فى أو اخر القرن الماضى، بل وأوائل هذا القرن، مما دعا برجسون إلى نعت هذا الكتاب بأنه «مقال عن المنهج» القرن التاسع عشر . ومعنى هذا أن من الحكمة ، حتى من وجهة نظر كلود برنار نفسه ، أن يستفيد العالم المتخصص من التعاليم العامة التي توجه إليه من العدام الأخرى فيا يتصل بالمنهج العلمي.

والمشكلة الحقيقية التي بثيرها كلود برنار هي تلك التي أو ردناها في أول هذه

الفقرة وهي : هل الفيلسوف أو العالم هو الذي يضع القواعد للمناهج العلمية؟ وهي مسألة لا تتنافي مع فكرة التنسيق . و ترى عن أن مهمة الفيلسوف لا تتنافي هنأ معمهمة العالم ، لأنها خطوة تليها . فالواجب أن يبدأ **العالم** المتخصص فيرشدنا إلى المنهج الذي اتبعه في أبحاثه وأن يقدم لنا تقريراً مفصلاً عن الخطوات التي مرَّ بها وهو بسبيل بحثه في ميدانه الخاص ؛ ثم يأتي عالم آخر أوسع أفقاً وأميل إلى النظرة العامة ، أي بكون ذا نزعة فلسفية ، فيحلول أن ينسق بين هذه التقريرات التي قدمها العلماء المتخصصون كي يستخاص منها الخصائص العامة المناهج المختلفة : ثم يأتى الفياسوف المنطق في الدرجة الثالثة فيحاول إرجاع هذه المناهج إلى صفات ذاتية في العقل الإنساني ، محاولاً أن يصوغ النتائج التي وصل إليها السابق في صيغ وانحة تنظم على هيئة مذهب في العقل الإنساني من حيث طبيعة أتجاهاته في البحث عن الحقيقة . فالتقريرات التي كتبها باستير مثلا عن أبحاثه في الجراثيم تصلح لأن تمثل الدرجة الأولى ؛ وكتاب ككتاب كلود برنار: «المَـدُخل إلى دراسة الطبالتجريبي» يمثل الدرجة الثانية التي فيها يقوم عالم بالنظر في مناهج العلوم المختلفة وبخاصة تلك الوثيقة الصلة بعلمه الخلاص. أما الدرجة الثالثة فهي مهمة المنطقي الذي ينظم تلك النتأئج ويوفق بينها فيصورة عامة رابطاً إياها بطبيعة العقل الإنساني نفسه: وتمثلها بيكون واستيورت مل وماخ الخ.

وواضح من هذا أنه ليس من وظيفة الفيلسوف المنطق الباحث في علم المناهج أن يعطى تعاليم ونصائح جزئية يفرض على العمالم المتخصص اتباعها . بل كل ما يقدمه له إشارات عامة وتوجيهات كلية يدعوه إلى الاهتداء بها أثناء بحثه ؛ وليس فيها أى إثقال عليه أو خنق لروحه ، إذ لا يفرض عليه أن يتبعها كما هى ؛ بل للعالم المتخصص مطلق الحرية في اتباعها أو عدم الباعها أو تعديلها بما يتلاءم وموضوع بحثه الخاص . وعلى الفيلسوف أو المنطق أن يفهم أن المناهج ليست

أشياء ثابتة ، بل هي تتغير وفقاً لمقتضيات العلم وأدواته ، وبجب أن تكون قابلة للتعديل المستمر حتى تســـتطيع أن تني بمطالب العلم المتجددة ، وإلا كانت عبثاً ومصدراً للضرر . فكما يرى اربان Urban لا يوجد منهج لا يفقد في النهاية خصوبته الأولى؛ بل لا بد أن توجد لحظة فيها يشعر المر، بأنه ليس من الفائدة أنَّ يبحث الإنسان عن الجديد على آثار القديم ، وبأن الروح العلمية لايمكن أن تتقدم إلا بإنجاد مناهج جديدة . وكل بحث في المنهج العلمي هو بالضرورة بحث موقت ، لا يمكن أن يصف تركيباً نهائياً للعقل العلمي . والواقع أن المناهج العلمية لابد أن تعدّل ، بلوترفض من جيل إلىجيل ، إذا ماثبت عدم صلاحيتها. فإن التطبيق العلمي في اختلاف باستمرار ، والمنهج بالتالي لابد أن يعدل على الدوام . والنتيجة لهذا إذن أن المناهج العلمية في تغير ، وهذا التغير يتعين بتقــدم العلم وحاجاته . وهذه أمور لايقدرها إلا العالم المتخصص أولا وبالذات ؛ فمرد الأمر فى النهاية إذن إلى العاماء المتخصصين . وما على الفيلسوف الباحث في المناهج إلا أن يتابع مناهج العلماء المتخصصين وأن يستقريها لديهم ثم يحاول أن ينستقها في نماذج عامة ، ويربطها من بعد بطبيعة العقل الإنساني ؛ وليس له إذن أن يقدم نصائح جزئية لهؤلاء ، بل توجيهات عامة لهم أن يأخذوا بها أو أن يستلهموها ، كما لهم أن يرفضوها .

وليس في هذا حط أنه من قد رمهمة الفياسوف الباحث في المناهج ، لأن مهمته الرئيسية أن يكشف عن الطرائق العامة التي يسلكها العقبل الإنساني في بحشه عن الحقيقة بتأمله في المناهج التي سار عليها العقبل في تحصيله للعلم في مختلف فروع نشاطه .

## أنواع المناهج :

لاختلافها ، فإن وراء هذه المناهج كلها وحـدة العقل الإنساني . والحقيقة أن الفصل بين محتلف المناهج بالنسبة إلى أي علم من العلوم يكاد يكون مستحيلاً ، حتى إن كلود برنار نفسه وهو الذي أكد التميز في مناهج العلوم المحتلفة ، قد حاول هو نفسه أن يرد المناهج إلى منهج واحد ، بمعنى أنه ليس من المكن أن نقصل المناهج بعضها عن بعض في تكوين العلم الواحد، وقال بصراحة: ﴿ إِنِّي لا أعتقــد أن الاستقراء والاستدلال يكو نان نوعين من البرهان متايزين من حيث الجوهر . فإن في عقل الإنسان ، بطبعه ، شعوراً أو فكرة عن مبدأ مجكم الأحوال الجزئية . ويسير دأتما ، وعلى نحو غريزي ، من مبدأ أحرزه أو اخترعه بواسطة الفرض؛ ولكنه لا يستطيع مطلقاً أن يسير في البراهين إلا بواسطة الأقيسة ، أي بالسير من الكلي أو العام إلى الجزئي أو الخاص » (المدخل لدر اسة الطب التجريبي » ق ا ف ٢ § ٥ ص ٧٦ ) . إذ يرى أن الأمر هنــا يتوقف على الموضوع الذي يشتغل فيه الباحث: فإذا كان يسير من مبادى. ثابتة معروفة إلى النتأج التي تتضمنها كان يسلك سبيل الاستدلال ؛ أما إذا كان بإزاء علاقات معقدة وأحوالمتشابكة ، فإنه لا يستطيعأن يسير بيقين ، بل لابد له من افتراض الفروض وتحقيقها من بعد بواسطة النجربة حتى يضمن صحة الخطوات التي يسير بها ، وهو في هذه الحالة إنما يسخدم منهج الاستقراء . ويشبه الحالة الأولى بحالة من يسير في أرض راسخة مستوية وفي طريق ممهد مستقيم يراه أمامه في سعته بكل وضوح، إلى غاية معلومة إلى حد ما ؛ كما يشبه الحالة الثانية بحلة من يمشى في • طريق ملتو مظلم وأرض وعرة مجهولة يخشى ما بها من مهاد وغيران ، فيضطر في كل خطوة يخطوها إلى المأكد من أنه يضع قلمه على أرض ثابتة ، وهكذا

لا بدله من التحقق في كل مرة بواسطة التجربة من أنه يسير في طريق سليم . فلا فارق مثلا بين عالم التاريخ الطبيعي وبين الرياضي في نقطة البدء عند البحث عن المبادى.: فكلام يستقرى ويفرض ويجرب من أجل أن يتبين صحة أفكاره. وإنما يبدأ الاختلاف بينهما بعد وصول كل إلى المبادى. : حينئذ تصير المبادى. عند الرياضي مطلقة ، لأنها لا تنطبق على الواقع الموضوعي كما هو ، ولكن على الروابط التي بين الأشياء منظوراً إليها في أحوال بالغة البساطة يخلقها الرياضي في ذهنه . وتبعاً لهذا لا يرى نفسه في حاجة إلى الالتجاء إلى التجربة ، ولا إلى أي شي. آخر خارجيغير المبادي. التي بدأ بحثه منها ، بل يكفي أن يسير الاستدلال على قواعد المنطق لكي تكون النتائج صحيحة . أما عالم التاريخ الطبيعي فلا يستطيع أن يسير على هذا النحو ، لأن المبدأ الذي يصل إليه يظل دأيمًا مبدءًا موقوتًا ، نسبيًا ، تحت رحمة التجارب الجديدة التيقد تؤدى إلى إلغائه واستبدالآخر به ، لأنه مبدأ قائم على روابط معقدة ، وبالتالي لا يوجد فيها يقين واضح. وإذا كان كذلك ، فإن الاستدلالات التي يقوم بها ابتداء منه ستكون هي الأخرى تحت رحمة التجارب الجديدة ، وبالتالي مشكوكا فيها وليست يقينية النتائج . وإنما يأتى لها اليقين من التجربة التي لا بد لنا أن نقــوم بها في كل خطوة حتى نتبين بوضوح صحة الخطوات التي نسير بها . « وهذا الاختلاف بين الرياضيين وعلماء التاريخ الطبيعي اختلاف رئيسي ، من ناحية يقين مبادئهم والنتائج المستخلصة منها ؟ ولكن تركيب البرهان الاستدلالي واحد تماماً بالنسبة إلى كلا الفريقين. فكلاها يبدأ من قضية ؛ غير أن الرياضي يقول : ما دمنا نسلم بنقطة البدء هذه ، فإن هذه الحالة الجزئية تنتج عنها بالضرورة ؛ بينها عالم التاريخ الطبيعي يقول : إذا كانت نقطة البدء هذه صحيحة ، فإن هذه الحالة الجزئية يمكن أن تنتج عنها كنتيجة لها . فالرياضي والعالم الطبيعي حين يبدآن من مبدأ يستخدمان إذن كلاهما الاستدلال . إذ يبرهن كل منهما متخذاً سبيل القياس ؛ بيد أنه ، بالنسبة إلى العالم الطبيعي ،

هذا قياس تظل نتيجته مشكوكا فيها وتتطلب التحقيق ، لأن مبدأها غير مشعور به (غير يقيني). وهذا هو البرهان التجريبي أو الشكى ، وهو وحده الذى نستطيع استخدامه حين نفكر في الظواهر الطبيعية » (الموضع نفسه ، ص ٧٠ — ص ٧٦).

والواقع أننا لانستطيع أن نفصل بين المنهج الرياضي وللنهج التجريبي بالنسبة إلى الرياضيات أو إلى العلوم الطبيعية . فكل علم من هذه العلوم يلجأ إلى كلا المنهجين . فالرياضية تعتمد على المنهج التجريبي إلى جانب اعتمادها على المنهج الرياضي ؛ وأى علم من العلوم الطبيعية لا بد أن يلجأ إلى المنهج الرياضي . فذه مسألة يؤكد لنا محتها تاريخ الرياضة من ناحية ، وطريقة تكونها عند كل عالم من ناحية أخرى .

فكا سنرى من بعد عند كلامنا عن نشأة الرياضيات ، نجد أن العسلام الرياضية كانت في نشأتها تجريبية . فالهندسة نشأت لدى البابليين تجريبية ، بمعنى أنها قامت على تجارب جزئية وملاحظات لأحوال خاصة عمّ مدلولها ؛ فقد شاهد البابليون بالملاحظة أن ضلع المسدس المنتظم يساوى الشعاع ؛ والمساحون في طيبة قد لاحظوا أن المثلث الذي تكون نسب أضلاعه ٣ : ٤ : ٥ هو مثلث قائم الزاوية . ومن هذه الملاحظات أقام الرياضيون اليونانيون الهندسة النظرية . بل ليس الأمر في هذا مقصوراً على الرياضيات في العصر القديم ، بل وأيضاً في العصر الحديث نجد أن جاليليو لم يستطع تقدير مساحة شبه الدائري ويحد أن مساحته اللابواسطة التجربة بأن وزن قطعتين من مادة وسمك واحد فوجد أن مساحته ثلاثة أمثال مساحة الدائرة المولدة ؛ وأويلر قد اكتشف يطريقة تجريبية أن كل عدد زوجي هو حاصل جمع عددين أوليين . وكثير من القضايا الجديدة في الرياضيات قد وضعت بناء على الملاحظة خصوصاً في نظرية الأعداد .

بل ليس الأمر مقصوراً على الملاحظة والتجربة ، بل وفى فرض الفروض كذلك ؛ فإن الرياضي يقوم بتخيل مسائل جديدة ، لا يعرف الغاية منها في بادى والأمر ، فيظل ينتظر النتائح كالفزيائي سوا وبسوا .

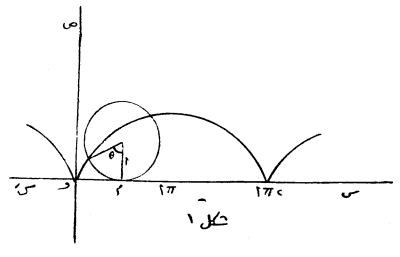
ومن هذا نرى أن الرياضى يلجأ أيضاً إلى المهج التجريبى . والأمر أظهر في احتياج العالم الفزيائي إلى المهج الرياضى ؛ إذ هو ينحو نحو اكتشاف قوانين عامة يصوغها في صيغ رياضية يستخدمها من بعد في استخراج النتائج الخاصة بالأحوال الجزئية .

والعالم الطبيعى ياجأ إلى جانب هذا إلى المنهج الاستردادى. فني علم كالجيولوجيا خصوصاً ، يحاول أن يكشف التطورات التى مرت بها القشرة الأرضية منذ أقدم العصور ، وذلك اعتماداً على الآثار المختلفة التى خلفتها العصور الجيولوجية المتباينة في تلك القشرة . وهو في هذا إنما يسير على نفس المهج الذي يسلسكه المؤرخ في المنه بج الاستردادى : لأن المؤرخ يقوم هو الآخر بتتبع الآثار المتخلفة عن عصركي يسترد حال هذا العصر كاكانت . ومنهج الإحصاء المستخدم خصوصاً في علم الإحصاء في حصرنا للعناصر ومحاولتنا في علم الإحصاء يستخدم كذلك في علم الكيمياء في حصرنا للعناصر ومحاولتنا تصنيفها . وهذا يدل على أن المنهج الاستردادي يسير أحياناً جنباً إلى حنب مع المنهج التجريبي .

والنتيجة لهذا إذن أن الفصل بين المناهج العلمية غير ممكن في البحث العلمى ؛ ولكننا نقوم بهذا التقسيم للمناهج من أجل دراستها فحسب . وعلينا إذن أن نراعي تلك الوحدة ، وأن لا نعد هذا التقسيم تقسيا مطلقاً . فهي كلها في الواقع خطوات مختلفة في منهج واحد عام ، قد نسير بها كلها بالنسبة إلى مسألة واحدة في علم واحد . ولنأخذ مثلاً لهذا تقدير مساحة شبه الدائري ؛ فإننا في تقدير نا لمساحته لجأنا أولا كما فعل جاليليو إلى التجربة ، ثم أتى روبر فال في سنة ١٦٣٤

فوجد مساحته بطريقة رياضية ، وأخيراً جاء بسكال فحل المسائل المتصلة بهذا المنحنى فى رسالته عن شبه الدائرى التى كتبها سنة ١٦٥٨ . ولهذا التقدير لمساحته تاريخ طويل قبل جاليليو ، ومن جاليليو فى سنة ١٦٣٠ حتى روبرفال سنة ١٦٣٤ ثم فرما Fermat بعد ذلك بقليل ثم يسكال فى سنة ١٦٥٨ ، ومن بعده أتى واليس Wallis فى السنة التالية فحل كل المسائل المتعلقة به فيا عدا تلك الخاصة بمركز الكتلة . وهذا التاريخ مفيد لنا فى بحثنا فى نظرية شبه الدائرى ، وهو تاريخ نصل إليه عن طريق منهج الاسترداد . ومن هذا نرى أنه من الممكن أن تتدخل المناهج الثلاثة الرئيسية فى حل مسألة واحدة فى علم معين ؛ مما يدل على أن الفصل بين المناهج غير ممكن عليًا (١) .

#### (١) وهاك رسماً لشبه الدائري ومعادلاته:



(الشكل رقم ١)

هیب ک عنی اواوی این یود. و ۱ می نصف قطر الدائرة

- حناهج البحث العلمي

وتحن نقول المناهج الثلاثة الرئيسية ، والواقع أن عدد المناهج لا يكاد ينحصر . فني داخل كل علم عدة مناهج ، بل إنه لمن المستحسن أحياناً أن نستعمل مناهج خاصة لمسائل جزئية في داخل العلم الواحد . غير أنه من المستحسن أيضاً أن نرد هذه المناهج العديدة إلى مناهج نموذجية قليلة تُقرَّع عليها المناهج الجزئية الأخرى ، مناهج نموذجية نستطيع في نهاية الأمر حصرها في ثلاثة أو أربعة :

المنهج الاستدلالي أو الرياضي وهو الذي نسير فيه من مبدأ إلى قضايا تنتج عنه بالضرورة دون التجاء إلى التجربة ، وهو منهج العلوم الرياضية خصوصاً :

المنهج التجريبي ويشمل الملاحظة والتجربة معاً وهو الذي نبدأ فيه
 من جزئيات أو مبادى، غير بقينية تماماً ونسير منها معمين حتى نصل إلى قضايا

المقابل النواوية المقابل النواوية المقابل النواوية المجاور المجاور الحجاور المقام الوتر المقابل الماس tangent المقابل المحاور المحاور المحاور المحاور عكس الجب المحام الناطع secant عكس جيب التمام طل التمام تعامل المحاص عكس المحاس أما مساحة أى قوس من شبه الدائرى فتساوى : ١ ٣ ٣ وطول أى قوس من شبه الدائرة المدارة

المعادلات الپرمترية: المنتخى المستوى يمثل عادة بمعادلة واحدة ذات متغيرين بمثلان إحدانيات متعامدة أو إحداثيات قطبية . وفى بعض الأحيان يستحسن تمثيل المنتخى بمعادلتين تعبران عن الإحداثيات منفصلة ، بمعونة متغير ثالث يسمى الپرمتر؟ وحينئذ تسمى هذه المعادلات برمترية للسطوح والمنخنيات الفراغة . به ويمكن أيضاً إيجاد معادلات پرمترية للسطوح والمنخنيات الفراغة .

عامة ، لاجنين في كل خطوة إلى التجربة كى تضمن لنا محة الاستنتاج ؛ وهو منهج العلوم الطبيعية على وجه التخصيص ؛

٣ — المنهج الاستردادى أو المنهج التاريخي وهو الذى نقوم فيه باسترداد الماضى تبعاً لما تركه من آثار ، أياً كان نوع هذه الآثار ؛ وهو المنهج المستخدم في العاوم الناريخية والأخلاقية .

ع - ونستطيع أن نضيف إليها منهجاً رابعاً هو المنهج الجدلى الذي يحدد منهج التناظر والتحاور في الجماعات العلمية أو في المناقشات العلمية على اختلافها . ولا يمسكن هذا المنهج أن يأتي بهار حقيقية إلا إذا أسعدته المناهج الثلاثة السابقة .



# الباب الأول المنهج الاستدلالي

# الفصلالاول

تطور العلوم الرياضية (١)

حكل معرفة تبدأ من الحس ، وتنطور من المحسوسات إلى المجردات . والمعرفة الرياضية ، ولو أنها تبدو كأنها مجردة بطبعها ، فإنها هى الأخرى قد تطورت على هذا النحو كذلك .

وأول ما يدرك من المحسوس هو الامتداد؛ واذا كانت الهندسة أول العلوم الرياضية في النشأة . والآثار الأولى التي لدينا عن فكرة الامتداد لدى الأقدمين تكاد ترجع إلى حوالى سنة ١٠٠٠٠ قبل الميلاد ، وذلك في تلك الرسوم التي نراها في كهوف عصر الرنة ، والتي تعطينا فكرة عن المحاكاة . غير أن هذه الرسوم لا تكشف لناعن فكرة واضحة في المكان ،

<sup>1.</sup> Brunschvicg: Les étapes de la philosophie mathématique, 2e éd., 1922, Paris.

Phil. Chaslin: Essai sur le mécanisme psychologique des opérations de la mathématique pure, Paris 1926, pp. 271.

Dubislay: Die Philosophie der Mathematik in der Gegenwart, Berlin 1932, pp. 88.

L. Fischer: Die Grundlagen der Philosophie und der Mathematik, Leipzig, 1933, pp. 180.

J. Pacotte: La Pensée mathématique contemporaine, Paris, 1925, pp. 126.

P. Boutroux: L'Idéal scientifique des Mathématiciens, Paris, 1920, pp. 274.

Hilbert & Bernays: Grundlagen der Mathematik, Berlin 1934, pp. 471.

إذ تنقصها جميعاً فكرة المنظور ؛ ولكنها تمثل مع ذلك درجة من التجريد ، لأنها تتجرد عن الحجوم الأصلية للأشياء الطبيعية ، وتقتصر على النسب بين أجزائها .

ثم نرى بعد ذلك عند المصريين خطوة واسعة جداً في سبيل التجريد: فقد تطورت فكرة المحاكاة إلى درجة من الدقة الكبيرة، وروعيت النسب بين الأجزاء بطريقة بالغة في الضبط والدقة، خصوصاً وأنهم عنوا بالمساحة لمعرفة الحدود بين الأراضي بعد الفيضان، مما أدى بهم إلى الاشتغال بمسائل الهندسة، ولو بطريقة عملية. كذلك عنى البابليون بدراسة ما يتصل بالنجوم من أجل قياس الزمان والاسترشاد في الملاحة بالكواكب، مما أدى بهم أيضاً إلى عدد غير قليل من الحقائق الهندسية (۱).

والهندسة في هذا الدور كله كانت حسية مرتبطة بالموضوعات الخارجية ، والحقائق التي وصلت إليها ضئيلة عملية غير دقيقة . فالبابليون والعبريون أقد عرفوا أن النسبة بين المحيط والقطر تساوى ٣ ؛ والمصريون قالوا إن مساحة المثلث هي حاصل ضرب نصف الضلع الأكبر في الضلع الأصغر . كل هذا دون أن يقدموا عن هذه القضايا الهندسية أية برهنة عقلية ، بل اعتمدوا على التجربة العملية وحدها في الوصول إليها . والصينيون والمصريون (٢) قد عرفوا كذلك

<sup>(</sup>١) للتذكرة:

النسبة بن المحيط والنصر هي √ أي ط π٠

مساحة الدَّائرة : ط نق

طول المحيط: ٢ ط نق

مساحة الثلث : القاعدة 🗙 نصف الارتفاع

<sup>(</sup>٢) اللوك الأول ، أصحاح ٧ ، آية ٢٣ ؛ الأخبار الثاني ، أصحاح ؛ ، آية ٢

<sup>(</sup>٣) فيما يتعلق بالهندسة عند المصريين راجع :

خاصية الوتر في المثلث القائم الزاوية ، ولكنها معرفة تجريبية كذلك حصَّاوها بو اسطة الملاحظة .

أما فكرة العدد فقد تأخرت قليلا في تكوينها عن فكرة المكان. ومع هذا فإننا نراها في أزمنة متقدمة جداً. بل أكثر من هذا نراها عند بعض الحيوانات العليا ؛ فالتجارب التي قام بها رومانس Romanès دلت على أن الشميانزى يستطيع العدحتي ٥ وأن يميز بين الكلمات التي تدل على ٢٠١١، ٣٠٤، ٥، وأن يقدم عدد أعواد الحشيش الذي يطلب إليه تقديمه والرجل البدأني يلجأ إلى طريقة مشابهة في العد لطريقة الشميانزي ، وهي أن يستخدم أشاء مادية لا يستطيع بغيرهام القيام بهذه العملية ، خصوصاً أصابع اليد ، ولعل هذا هو الأصل في النظام العشري المستعمل في العد الآن ، فإن أصابع اليد عشرة ، ولذا نراه يربط العدد باليد الواحدة إذا كان خمسة ، وباليدين إذا كان عشرة ، وبالرجل الكامل إذا كان ٢٠ لأنه يستخدم أيضاً القدمين .

أما فكرة العدد المجرد ، فلا زالت تعوزه بعد . ذلك أن العدد المجرد تقتضى فكرته أن تكون لدى المرء فكرة أولاً عن « الوحدة » ، وثانياً عن « المجموعة » .

أما فكرة « الوحدة » فقد فسر أصلها علماء النفس على أنحاء عدة . فبعضهم قال إنها ترجع إلى كيفية معينة للادراك الخارجي أو الباطن يتخذها المرء دون غيرها ؛ قال عنها فريق إنها اللمس ، فحيث يوجد ملاء وخلاء ، يوجد انفصال ،

A. Eisen'ohr: Ein mathematisches Handbuch der alten Aegypter, 2.A. Leipzig, 1891;

G. Cantor: Vorlesungen über die Geschichte der Mathematik, chap. ii;

J. Gow: A. short history of Greek Mathematics, Cambridge, 1884, arts. 75, 76;

E. Weyr: Die Geometrie der alten Acgypter, Wien. 1884.

والانفصال يدل على الكثرة ، والكثرة تعطى فكرة الانتقال من وحدة إلى أخرى ، أى فكرة العد . وفريق آخر قال إن كيفية الإدراك هنا مى الإبصار ، فإن إدراك الصور الحسية التي تحدث فى وقت واحد ، يمكن من إدراك فراغ بينها ، وبالتالى يعطى فكرة الكثرة ، وتبعاً لهذه ، فكرة العد . وفريق ثالث جعل هذا راجعاً إلى السمع : وذلك أننا نميز بين أصوات متتالية تفصل بينها وبين بعض فترات مكون ، وهذا يعطى فكرة الكثرة والوحدة .

وهناك طائفة أخرى من علماء النفس تعزو فكرة الوحدة إلى التجربة الباطنة ، فالشعور بوحدة الرياضية . و اضح أن هذا رأى غير وجيه ، لأن الشعور بأن الذات وحدة لا يأتى إلا بعد تقدم فكرى طويل .

ولكن جاء وليم چيمس ففسر الأصل في هذه الفكرة بطريقة أقرب إلى الصواب فقال: «يبدو أن العدد يدل في أصله على الأفعال المختلفة لانتباهنا حين نحاول التمييز بين الأشياء. فهذه الأفعال تبقى في الذاكرة على هيئة محموعات، كبيرة أو صغيرة، يمكن أن يقارن بين بعضها وبعض» (علم النفس، ترجمة فرنسية، ج٢، ص ٣٦٣). فكأن فكرة الوحدة تنشأ إذن من التجريد الذي نجريه ونحن نعزل أفعال الانتباه بعضها عن بعض. ولكنها لا تأتى واضحة، بل لا بد من تطور طويل حتى نصل إلى إدراك فكرة الوحدة المجردة كما يفهمها الرياضيون، حتى إن هذه الفكرة لا تزال حتى اليوم، وبعد كل هذا التطور فهم أصول الرياضة، غامضة بعض الشيء، أو موضوعاً لنتقاش.

ونحن قد رأينا في هذا أن فكرة الوحدة قد تكونت في نفس الآن الذي وجدت فيه فكرة الكثرة ، والواقع أن الفكر تين متضايفتان . وهما إذا ما جمعتا أعطيتا فكرة العدد ، لأن العدد مجوعة من الوحدات ، والعد هو تجميع عدة

وحدات بطريقة دقيقة . والعد يكون أصليًا إذا كان المطلوب معرفة عدد الوحدات التي تتضمنها مجموعة ما ، ويكون ترتيبيًا ordinal إذا كان المطلوب ، إلى جانب هذا ، ترتيب كل الحدود المكونة للمجموعة ، بوضع كل حد في مرتبة معلومة . ويبدو أن فكرة العدد الأصلى Cardinal قد سبقت فكرة العدد الترتيبي ، لأن هذه أكثر تعقيداً .

وفكرة الكثرة تأتى هي الأخرى عن التجربة الحسية ، وترتبط بها في مراتبها البدائية ، إذ بينت التجارب التي قام بها يينه Binet أننا لو وضعنا أمام طفلة عرها أربع سنوات لا تعرف العد ولا القراءة مجموعتين إحداها من ١٥ عوداً ، والأخرى من ١٨ عوداً من طول واحد ، موضوعة على مسافة واحدة ، فإن الطفلة تمييز بسرعة المجموعة الكبرى من الصغرى . أما إذا كانت الأعواد التي تكون الصغرى ، فإن الطفلة تخطىء التي تكون الصغرى ، فإن الطفلة تخطىء داعاً ، فتظن أن المجموعة ذات الأعواد الأطول حجماً أكبر من تلك التي تكون فيها الأعواد أقصر . وهذا يدل على أن الطفلة تقدر العدد تبعاً للامتداد ، لا تبعاً للعدد ، أى تبعاً للمقدار المتصل ، لا وفقاً للمقدار المنفصل . وهذه النتيجة تتأيد أيضاً بما نشاهده لدى البدائيين من أنهم يربطون الأعداد دائماً بأشياء ممتدة مثل الأصابع أو القطع الخشبية .

وأصول الحساب قد تطورت على هذا الأساس ، فكانت في البد، حسية تخيلية تقوم على أساس إضافة أشياء مادية بعضها إلى بعض . ولم تظهر عملية الضرب إلا متأخراً ، وكان الجمع بقوم مقامها .

فنحن إذا تتبعنا هذا التطور ، وجدنا أن العمليات الأولى التي يمكن إجراؤها على الأعداد قد قام بها المصربون والكلدانيون والفينيقيون . ولكن طريقة العد

لديهم كانت لا تزال قاصرة ، إذ كانت لا تكاد تنجاوز المقادير التي نلاقيها في التجارب العملية ؛ والعمليات التي يجرونها على الأعداد تتصل هي الأخرى بما يشاهد في التجربة وبالموضوعات الحسية . فإننا نجد حتى الرومانيين أنفسهم يستعينون في العد بالحصى . وعند المصريين لم يكن يعرف من الكسور إلا ما يكون البسط فيه العدد واحد ، فيما عدا ٢ ، ٢ ؛ لأن تقسيم شيء إلى أجزاء سهل يسير ؛ ولكن عملية الجمع والطرح والضرب والقسمة بواسطة كسور الوحدة تحتاج إلى ملكة للتجريد كبيرة . ولذا نرى في ورقة البردي الهير اطيقية المعروفة باسم ورقة أحمس — نسبة إلى كاتبها ، وهي ترجع إلى أكثر من ألف سنة قبل الميلاد - أن الجزء الأول من هـذه الورقة قد كرِّس لرد الكسور التي على الصورة ٢٠٠٠ إلى مجموع من الكسور البسط في كل منها هو العدد واحد ؛ فأحمس بقول مشلا إن  $\frac{7}{79}$  هو حاصل جمع  $\frac{7}{10}$  ،  $\frac{7}{10}$  ، ١٧٤ ، ٢٠٢ ؛ وفي كل الأمثلة يكون ع أقل من ٥٠ (١) . ويظهر أنه قد اعتمد في تكوين الكسور على النجريب وحده ، لأنه لايذكر انا القاعدة التي سار عليها في استخراج الإجابة عن المسائل التي وضعها. ومن هذا يشاهد كذلك أنهم كانوا يحاولون رد الكسور دأمًا إلى كسور بسطها ١، ثم يجمعونها بعد ذلك ؛ وهي طرَبقة استمر يستخدمها اليونانيون أيضاً حتى القرن السادس الميلادي . أما الرومانيون فقد استعملوا طريقة كالتي نستعملها اليوم في جمع الكسور ، وهي طريقة توحيد المقامات : إذ كانوا غالبًا يوحدونها ويجعلونها مساوية للعدد ١٢ ، ويعبرون عن الكسر بالتقريب على أساس 🕂 .

 $<sup>\</sup>frac{1}{2} + \frac{1}{2} + \frac{1}{2} + \frac{1}{2} + \frac{1}{2} + \frac{1}{2} = \frac{1}{2} = \frac{1}{2} + \frac{1}{2} = \frac{1}$ 

والعمليات الحسابية كانت أيضاً عند المصريين مقصورة تقريباً على ألجمع والطرح. فأين يراد مثلا والطرح. فأيض براد مثلا ضرب عدد وليكن افى العدد ١٣ فإنه يبدأ بضربه فى ٢ وذلك بإضافة مثيله اليه ، فيصل إلى ١٢ ، ثم يضاعف الناتج فيصبح ١٤ ، ويضاعف مرة أخرى فينتج لديه ١٨ ، وأخيراً مجمع ١ ، ١٤ ، ١٨ . أما القسمة فليس من الثابت يقيناً أنها تجرى بتكرار عملية الطرح ، لأن أحمس لا يذكر لنا ذلك صراحة .

كاكان لدى قدماء المصريين ، بشهادة ورقة أحمس هذه ، فكرة عن الرموز . فالكمية المجهولة تمثل دائماً بالرمز الدال على الكومة ؛ والجمع يمثل أحياناً بزوج من الأرجل يسير متقيقراً والطرح بزوج من الأرجل يسير متقبقراً أو بطيران أسهم ؛ والتساوى يرمز إليه بالعلامة (١) < .

وعلى الرغم من أن النتائج التي وصلت إليها الرياضيات المصرية عظيمة في بعض الأحيان ، فإن خلو الوثائق التي لدينا من كل إشارة إلى القواعد النظرية التي تستخرج بها هذه النتائج تبرر الحكم الذي أصدره عليها اليونانيون حين نعتوها بأنها طائفة من الوصفات النفعية والوسائل العملية ، غير القائمة على قواعد نظرية مما لم يجعل المصريين يصلون إلى وضع «علم» الحساب بمعنى الكلمة ، « لأن علم الحساب يفترض — وهذا ما يبدو أن المصريين لم يدركوه في الواقع — علم الحساب يفترض — وهذا ما يبدو أن المصريين لم يدركوه في الواقع — العدد وقد صار بنفسه موضوعاً الامتثال وأخذ بصراحة على أنه أساس نظام من البراهين المنتظمة » (٢).

<sup>(</sup>۱) راجع روز بول: «عرض موجز لتاريخ الرياضيات»، ص٣ — ٥، لندن سنة ١٩٤٠ (ط ١ سنة ١٨٨٨).

W. W. Rouse Ball: A short account of the History of Mathematics. . ٢١ م ١٩٢٦ ، ص ٢١ المون برنشفج: مراحل الفليفة الرياضية . ط ٢ باريس سنة ١٩٢٢ ، ص ٢١

٧ — والنتيجة التي نستخاصها من هذا العرض لتطور الرياضيات في مرحلتها الأولى هي أن الرياضيات كانت في ذلك الدور طائفة من الملاحظات والوصفات التجريبية المرتبطة تمام الارتباط بالامتثال الحسى والعيان التجريبي ، وأنها لم تبلغ بعد درجة التحريد الكافية لكي تكون علماً نظرياً . ولذا تسمى هذه المرحلة بالدور السابق على الأدوار العلمية .

ويمكن أن تعلل ذلك أولا من ناحية التقدم العقلى ، وثانياً من ناحية الغاية المطلوبة منها فى ذلك الحين . فمن الناحية الأولى يلاحظ أن إدراك العدد كوضوع مجرد عن الأشياء المعدودة يحتاج إلى ملكة المتجريد كبيرة لم تنهيا بعد لهذه الشعوب فى تلك الفترة ؛ إذ المعرفة كا قلنا تبدأ من المحسوس ونسطور منه إلى المجرد ، والعقل لم يكن قد تطور بعد بدرجة كافية يتهيأ له معها أن يصل إلى هذا التجريد . والأمم كذلك بالنسبة إلى الهندسة النظرية ، فإنها تقوم على إدراك النسب المجردة عن كل تصوير حسى معين ، وهدذا يحتاج كذلك إلى ملكة للتجريد نامية .

ومن ناحية أخرى يلاحظ أن الرياضيات كانت تطلب حينئذ لتحقيق فائدة عملية محدودة ، هى التجارة والصناعة الفنية : والمهم حينئذ سيكون الوصول إلى نتأنج عملية ، لا البحث عن الأسس النظرية . فالحساب كان يطاب ليستعان به فى تداول السلع : والهندسة كان الغرض منها إيجاد وسيلة لمساحة الأراضى ؛ والفلك كان ينشد لبيان الاتجاهات وقياس الزمان . وإذا كانت تلك هى الغاية من الرياضيات فمن الطبيعي ألا تقوم كعلم نظرى ، لأن هذا لا يتم إيجاده إلا إذا تنزه عن الغاية العملية ، ولو موقتاً ، كى ينصرف إلى البحث في الأسس النظرية .

فالرياضيات إذن قد تطورت ، كما يقول أبل ريه Abel Rey من العينى إلى المجرد ، ومن العيان التجريبي إلى التركيب العقلي ، ومن الوقائع الجزئية إلى

الإدراك المجرد لما يينها من نسب ، ومن البحث النفعي إلى البحث الدقيق النزيه . وها هنا مسألة عما إذا كانت الرياضيات ، إ بان هذا التطور ، قد تغيرت إلى درجة أنها قطعت كل صلة بينها وبين أصولها التجريبية ، أو إذا كانت لاتزال تحتفظ بشي ، يربطها بخطواتها الأولى . وهي مسألة تكون مشكلة المثالية والتجريبية في الرياضيات ، فالنزعة الأولى تقول بالحل الأولى ، والثانية بالثاني » ( « دروس في الفلسفة » ، ج ٢ ، ص ٠٠ - ٢٠ ، باريس سنة ١٩٢٥) .

## ٨ — الدور العلمى عند اليونان :

إنما أصبحت الرياضيات علماً بالمنى الحقيق عند اليونانيين . إذ تنميز عندهم بأنها أولا : نظرية ، بمعنى أن القاعدة والبرهان فى استخراج النتائج يذكران ويوضحان بطريقة عقلية منطقية ابتداء من مبادى ويستخرج منها كل ما تسمح باستنتاجه منها : ثانياً : مجردة ، فبعد أن كانت مرتبطة بالأشياء المحسوسة من سطوح أو خطوط أو معدودات تراها تبحث فى الروابط المجردة الموجودة بين الموضوعات المحسوسة ، بصرف النظر عن الموضوعات نفسها ، وهذا أضفى عليها طابعاً كلياً عاماً . ولكن هذا أيس معناه أن الرياضيات عندهم ، وبخاصة الهندسة ، قد قطعت صلتها بالتجربة الحسية ، بل كل ما فى الأمر أنها سارت شوطاً بعيداً فى سبيل التجريد . والميزة الثالثة التي هى نتيجة للميزتين الأوليين أن الرياضة قد أصبحت علماً عقلياً ، إذ قامت على أساس الارتباط المقلى الضرورى بين قضايا بعضها وبعض تستخرج بواسطة الاستدلال المنطقى الخالص الذى لا يكاد أن يستمين بالتجربة إلا من أجل التوضيح وتيسير الفهم فحسب .

والصورة العليا للرياضيات اليونانية تراهافي كتاب «أصول الهندسة» لإقليدس؛ فهو كتاب يتضمن عرضاً منظماً للقضايا الرئيسية في الهندسة العددية الأولية (فيا عدا القطاعات المخروطية ) ولنظرية الأعداد . والقضايا قد وضعت فيه على نحو يجعلها تكون سلسلة من البراهين الرياضية المبتدئة من افتراضات بسيطة هي التعريفات والمصادرات والبديهيات لكى تنتقل منها إلى نسب أكبر وأكثر تركيباً على أساس استدلال دقيق . ولذا يمكن أن يعد هذا الكتاب نموذجاً تطبيقياً رائعاً المهج الاستدلالي الذي عرضه أرسطو في « التحليلات » وفيه تركزت كل الجهود التي قام بها الرياضيون اليونانيون السالفون ، بعد أن وضعت في صيغة منطقية دقيقة . فبعد أن كانت البراهين عند في الغروس غير دقيقة بدرجة كافية ، أصبحنا نرى عند إقليدس عرضاً محكماً عقلياً للبراهين الهندسية .

ولم تنطور الهندسة اليونانية بعد هذا الكتاب تطوراً يستحق الذكر ؟ بل عقمت الروح اليونانية بعده واستمر هذا العقم إلى العصر الحديث حين جاء ديكارت بهندسته التحليلية . ولهذا يجب علينا أن نعبر هذه الفترة الطويلة بين إقليدس ( ٢٧٥ ق . م ) في القرن الشالث قبل الميلاد حتى ديكارت في القرن السابع عشر بعد الميلاد لنصل إلى جديد في علم الهندسة .

## ٩ - الهندسة التحليلية :

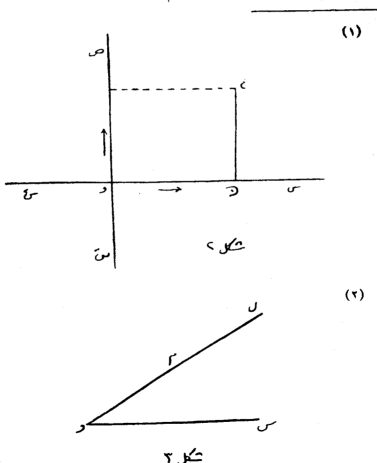
وهنا يلاحظ أن تكوين الهندسة التحليلية لا يرجع الفضل فيه إلى ديكارت وحده ، بل يجب أن نعزو شيئاً من الفضل في ذلك إلى فرما ، فإن كتابه بعنوان : « المدخل إلى المحلاَّت المستوية والمجسمة (۱) » يتضمن مبدأ الهندسة التحليلية مصوغاً في أوضح عبارة حتى قال كانتوز : « إن ديكارت لم يصف تعيين المعادلة لمحل هندسي بمثل الوضوح الذي أبداه فرما في مستهل كتابه « المدخسل » . لهماضرات في تاريخ الرياضة » ، ج ۲ ، ص ۸۱۷ ، ط ۲ ) . وفرما قد تأثر في هذا

أولاً بأبحاث أبلونيوس البرجاوى عن القطاعات المخروطية ، ثم بأبحاث نيقولا دورم Nicoals d'Oresme المتصلة بتعيين تغييرات الكتل وصًا للاحداثيات ،

ولكن الفضل الحقيق في إيضاح استخدام الإحداثيات في تعيين النقطة يرجع إلى ديكارت، خصوصا وأنه زيادة في الإيضاح قد استخدم الإحدائيات المتعامدة ، التي عرفت من بعد باسمه . والجديد في هذه الهندسة أنها خطوة هائلة في سبيل التجرد من التجربة والرسوم . وهي خطوة ما كانت لتتم إلا بفضل تكوَّن الجبرقبل ذلك بقليل على يد ڤيت Viète . فإذا كان هذا قد استغنى عن الأعداد بالحروف ، فإن ديكارت في هندسته الجديدة سيستغنى عن النقط والخطوط والمجسمات -بالحروف، وبذا تهمل الأشكال الهندسية المحددة ، لكي يقتصر على النسب الرياضية العامة المجردة . فهذه الهندسة التحليلية ترد المقادير الهندسية إلى مقادير جبرية، حتى إنه سيكون في الوسع بواسطة الجبر أن يبرهن على كل الخواص الهندسية . وذلك لأن كل نقطة في مستو يُمكن أن تحدد ببعدها عن خطين متقاطعين عمودياً في هذا المستوى . فإذا فرضنا مثلاً أن س وس ، ص وص هما مستقيمان ثابتان يتقاطعـان عمودياً في و ؛ وأن ع نقطة معلومة في مستويهما فإننا إذا رسمناع ﴿ مُوازِّيًّا صَ صَ ، وَقَاطُعًا سَ سَ فَي ۞ ، فَإِنْ من الواضح أن ع يمكن أن تتعين إذا علمنا ، أولا:

المسافتين و @ ، @ع . ثانياً : الآنجاه الذي تقاس فيه كل من هاتين المسافتين . والمستقيم س ، س يسمى محور السينات ، والمستقيم ص ص يسمى محور الصادات ، وتسمى نقطة تقاطعهما نقطة الأصل ؛ ويسمى و @ الإحداثي السينى للنقطة ع ، ويرمز له بالرمز س ؟ @ع الإحداثي الصادى للنقطة ع ،

ويرمز له بالرمز ص ؛ ويرمز المنقطة ع بالرمز (س ، ص) . والمسافات التي تقاس في اتجاه و س ، وص تعد موجبة : بينما تلك المقاسة في اتجاه و س ، وص تعد موجبة تعد سالبة (۱) . هذا إذا كانت الاحداثيات ديكارتية ؛ أما إذا كانت قطبية فإن النقطة يمكن أن تحدد ببعدها عن نقطة أخرى في المستوى والزاوية المتكونة عن المستقيم المعتد بين النقطتين والمستقيم المتوازى الاحداثي السيني (۲) . وكل

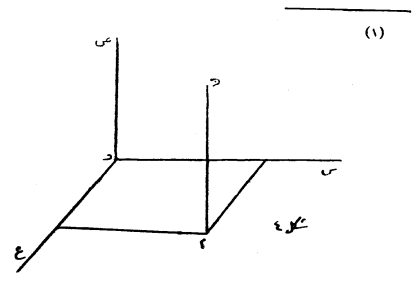


الاحداثيات القطبية للنقطة ل مى البعد الموجه و لى والزاوية الموجهة س و ل . والبعد الموجه و ل يسمى الكمية المتجهة القطرية radius vector للنقطة ل . والزاوية الموجهة س و ل تسمى الزاوية الفكتورية للنقطة ل

شكل هندسى فى الهندسة المستوية يمكن أن يحدد بنقط يمكن إذن أن يحدد بواسطة مقادير جبرية تمثل المسافات بين هذه النقط وبين المحاور . أما فى حالة الهندسة الفراغية ، فإننا نضيف إحداثياً ثالثاً ، وحينئذ تنعين النقطة بواسطة المستقيم الواصل من هذه النقطة إلى نقطة الأصل وبواسطة الزوايا الثلاث التي بكونها هذا المستقيم مع المحاور الثلاثة (). ولكن ديكارت لم يحصر همه إلا فى الهندسة المستوية ، وإن كان قد أشار إلى كيفية تحديد النقطة فى الفراغ .

#### ١٠ — الهندسة الوصفية :

وفى أواخر القرن الثامن عشر نشأت هندسة تطبيقية هى المعروفة بالهندسة الوصفية ، أنشأها الرياضى الفرنسى المشهور جاسبار مونج Gaspard Monge ( ١٧٤٦ — ١٧٤٦ ) ، وعرضها فى المحاضرات التي ألقاها فى مدرسة الهندسة بباريسونشرت سنة ١٨٠٠ بعنوان : الهندسة الوصفية Géometrie descriptive بعنوان : الهندسة الوصفية والمندسية الفراغية بواسطة وفيها عرض نظرية المنظور وكيفية تمثيل الأشكال الهندسية الفراغية بواسطة أشكال هندسية ذات بعدين أى فى مستو ، واستخدم لهذا قطرين أحدهما



٣ - مناهج البحث العلى

المستوى والآخر المسقط الرأسي . وبلغ في دراسة هذه المسائل مبلغاً جعل تكوين هذا العلمسريعاً. وموضوع هذا العلم البحث في تنتيل الأشكال الهندسية الفراغية تمثيلا بيانياً على سطح مستو ، أي في بمدين . ويشترط في هذا التمثيل أن يكون دقيقاً بحيث تكون النسب ممثلة تمثيلا دقيقاً بين الجسم والرسم البياني له . والفكرة الأصلية التي يقوم عليها هي فكرة الإسقاط . ومعناها أن نفترض في الفراغ نقطة ثابتة يطلق عليها مركز الإسقاط ، نصلها بواسطة مستقيمات « إلى نقط المجموعة الفراغية المراد تمثيلها. فإذا تقاطعت هذه المستقيات التي يطلق عليها اسم الأشعة الإسقاطية معمستو معلوم يسمى مستوى الإسقاط ، فإن نقط التقاطع يتألف منها الشكل البياني المطلوب الممثل المجموعة ، والذي يسمى لذلك مسقط المجموعة الفراغية من المركز المعلوم على المستوى المعلوم. فإذا كان مركز الإسقاط على بعد، أطلق على هذه الطريقة اسم طريقة الإسقاط المركزي أو المنظور. أما إذا تصورنا ابتعاد المركز إلى ما لا نهاية فإن الأشعة الإسقاطية تؤول إلى مستقيمات توازى جميعًا أنجاهاً ثابتاً ؛ ويسمى الإسقاط في هذه الحالة إسقاطاً متوازياً ، كما يسمى الآتجاه الثابت اتجاه الإسقاط. ويكون الإسقاط المتوازى مائلاً أو عمودياً على حسب كون اتجاه الإسقاط مأثلاً أو عمو دياً على مستوى الإسقاط ». ( «الهندسة الوصفية » للدّكتور على مشرفة والأستاذ محمد إلهامي الكرداني ، ص ٢ — ٣ ، القاهرة سنة ١٩٣٧).

وهذه الهندسة لاتمثل درجةمن التجريد ظاهرة إلا بالنعيبة إلى المعار العملى ؛ ولكنها عيانية ، كما هو طبيعي ، نظراً إلى أنها تتصل بمسائل عملية خالصة .

11 — إنما التطور فى التجريد قد تم خصوصاً فى القرن التاسع عشر حين بدأ علماء الهندسة ينظرون فى الأسس نفسها التى تقوم عليها الهندسة التقليدية ، أعنى الهندسة الإقليدية . فهذه الهندسة تقوم على طائفة من المصادرات والبديهيات أهمها ثلاث :

١ -- بين نقطتين لا يمرَّ غيرُ مستقيم واحد ؛

٢ — المستقيم هو أقصر خط بين نقطتين ؛

٣ — من نقطة لا يمكن إمرار غير مواز واحد لمستقيم معلوم .

وعلى الرغم من أن هذه القضايا ينظر إليها على أنها أولية ، أى غير قابلة للبرهنة ، فإن ثمة محاولات قد قامت مع ذلك للبرهنة عليها ؛ فالتأنية يبرهن عليها كا هو معروف فى نظرية ١٢ (فى الكتب الهندسية العربية) ، إذ يمكن استنتاجها من البديهتين الأخريين ومن بديهيات أخرى . ولكن هذه المحاولات قد أخفقت كلها بالنستية إلى الثالثة ، المعروفة عادة باسم مصادرة إقليدس.

وهنا وفى أوائل القرن التاسع عشر جاء عالمان أحدهم روسى والثانى هنغارى ألا وهما لو بتشفسكى وبولياى Bolyai وأثبتا بطريقة لا يمكن دحضها أن البرهنة على مصادرة إقليدس مستحيلة .

وهذه المسألة قد أثيرت لأول مرة بوضوح على يد ج. ساكيرى M.·I. Lobacevsky في سنة ١٨٤٠. ثم عنى بها ن . لو بتشفسكي J. Saccheri Gauss بها ن . لو بتشفسكي ١٨٤٠ ثم جاوس ٢٩٩٣ (سنة ١٨٩٦ ؛ ثم جاوس ١٨٩٦ ثم في سنة ١٨٤٠ ؛ ثم جاوس ١٨٩٦ و سنة ١٨٤٠ ؛ ثم حن الممكن في سنة ١٨٩٦ ، ومن المؤكد في سنة ١٨٣١ و سنة ١٨٤٦ ؛ ثم جولياى Bolyai في سنة ١٨٣٠ ) في سنة ١٨٣٦ ، ولكن هذه ج. بولياى Bolyai كافياً بخطر النتائج التي وصل اليها هؤلاء ، وإنما تم ذلك حين نشر ريمن Riemann رسالة بعنوان : « حول الفروض التي تقوم على الساسها الهندسة » Riemann رسالة بعنوان : « حول الفروض التي تقوم على أساسها الهندسة » zum Grunde liegen ظهرت سنة ١٨٥٤ . فلفت النظر إلى إمكان وجود هندسات غير إقليدية . ومن هذا التساريخ نمت الابحاث والدراسات المتعلقة هندسات غير إقليدية . ومن هذا التساريخ نمت الابحاث والدراسات المتعلقة

بهذه الهندسات الجديدة . صوصاً على يد بلترامى من پافيا (سنة ١٨٣٠ ـ سنة ١٩٩٠ ـ سنة ١٩٠٠ ) وهلمهولتر (سنة ١٨٢١ ـ ١٨٩٤ ) من برلين ، و س. ب. تنرى F. C. Klein ) من باريس ، وكلين P. Tannery من جيتنجن ، والفرد نورث هويتهد من كمبردج في كتابه : الجبر الكلى .

أما هندسة لو بتشفسكي فنقوم على أساس إنكار مصادرة اقليدس واستبدال مصادرة أخرى بها هي : « يمكن من نقطة رسم موازيات عديدة لمستقيم معلوم » والاحتفاظ مع ذلك ببقيمة البديهيات . ومن هذه المصادرة أنتج ساسلة من النظريات ليس فيها أى تناقض ، مما أدى به إلى إقامة هندسة منطقية ، فيها من الإحكام البرهاني الاستدلالي ، الايقل مطلقاً عما في المندسة الإقليدية . وهذه النظريات تختلف أحيانا إلى حد كبير جداً عما ألفناه من نظريات في الهندسة الإقليدية . فمن بينهامثلا نظرية تقول إن مجوع زوايا المثلث أصغر دائماً من قائمتين والفارق بين هذا المجموع وبين قائمتين يكون بنسبة مساحة المثلث . ومن بينها كذلك نظرية تقول إن من المستحيل رسم شكل مشابه لشكل معلوم يختلف عنه في الأبعاد . وعلى كل حال فإن قضايا هندسة لوبتشفسكي لا صلة لها مطاقاً بقضايا هندسة إقليدس .

وجاءت هندسة ريمن مخالفة لكلتيهما. فهى تقوم على أساس إنكار ليس فقط مصادرة إقليدس ، بل وأيصاً البديهية الأولى القائلة إنه لا يمكن أن يرسم غير مستقيم واحد بين نقطتين إذ بدأ ريمن بأن أنكر تصور المكان على أنه مستو ، بأن نظر إليه على أنه كروى.وهذا المكان الكروى سيكون بلاحد ، لأنه في وسع المرء أن يسير قدماً على كرة دون أن يتوقف ؛ ولكنه كذلك نهائي لأنه في وسع المرء أن يسير قدماً على كرة دون أن يتوقف ؛ ولكنه كذلك نهائي لأننا إذا لم نجد له حداً ، فإننا لستعليع مع ذلك أن ندور حوله دورة كاملة ، أى مقفلة ، وبالتالى نهائية . وعلى حدم الكرة أو المكان الكروى لا يمكن غالباً

أن يرسم بين نقطتين غير دائرة كبيرة (تكون بمثابة المستقيم في المكان ذى السطح المستوى) ؟ ولكن حيمًا تكون النقطتان متقابلتين تقابلا قطرياً ، فإن من الممكن أن يرسم بين هاتين النقطتين ما لا بهاية له من الدوائر الكبرى . وكذلك نرى أنه عادة أو غالباً لا يمكن أن يرسم غير مستقيم واحد بين نقطتين معلومتين ؟ ولكن ثمة أحوالا شاذة يمكن فيها أن يرسم بين نقطتين ما لا بهاية له من المستقيات .

ومن هنا اختلفت هندسة ريمن عن هندسة لوبتشفسكي اختلافاً بيناً: فمجموع زوايا المثلث يساوى قائمتين في هندسة إقليدس، ويساوى أصغر من قائمتين في هندسة لو بتشفسكي، ويساوى أكبر من قائمتين في هندسة ريمن. وعدد الموازيات التي يمكن أن ترسم موازية لمستقيم معلوم من نقطة معلومة يساوى: واحداً في هندسة إقليدس؛ وصفراً في هندسة ريمن؛ واللانهائي في هندسة لوبتشفسكي.

وبعد هذا قامت محاولات أخرى لإنشاء هندسات جديدة ليس في وسعنا هنا الدخول في تفصيلها ، ومن أهمها هندسات فيرونيز Veronese وهابرت Hilbert التي سمياها باسم الهندسات اللاأرشميدية ، لأنها تقوم على أساس رفض « بديهية أرشميدس » القائلة بأن أى طول معلوم ، يضرب في عدد صحيح كبير بدرجة كافية ، ينتهى بأن يفوق أى طول معلوم آخر أيا كان مقداره . أما في المستقيم اللاارشميدى ، فالنقط التي تقول بها الهندسة العادية توجد كلها ، ولكن ثمة ما الانهاية له من النقط الأخرى متداخلا فيا بينها ، إلى درجة أن من المكن إدخال ما لانهاية له من النقط الجديدة فيابين نقطتين تنظر الهما الهندسة القديمة على أنهما متلاصقتان (۱) .

<sup>(</sup>١) راجع في هذا كله : ه . پونكاريه : ٥ العلم والقرض ٧ ، • ٣ ٠

# تطور الحساب ونشأة الجبر ،

رأينا كيفكان الحساب عند الشعوب السابقة على اليونان ، وكيفكان يقوم عندهم على قواعد عملية تجريبية ويرتبط بأشياء حسية مادية .

أما اليونانيون فقد تطوروا بالحساب إلىدرجة من التجريد جعلته علمًا مجرداً إلى حد بعيد . فقد ميزوا بين نوعين من العلوم الخاصة بالأعداد : نوع يسمى logistique والآخر يسمى arithmétique أى الحساب بالمعنى المفهرم . فالنوع الأول هو « فن » العــد ، والثاني هو « علم » الأعداد ؛ والأول عملي تجريبي ، والثاني نظري مجرد . وكانت الطريقتان تستخدمان معاً ، فلضرب عدد فى ٧ مثلاكان يثلث المضروب ويجمع إلى ضعفه ويضاف إلى نفسه ، أو يضاعف ثلاثة أضعافه ويضاف إلى نفسه . وكان يستعان في إجراء عمليات الضرب بلوحات تسمى abaques فيها سجات نتأنج العمليات المشهورة الاستعال . أما علم الحساب **فقد** أقامه الفيثاغوريون ، وكان يختلف بعض الاختلاف عن الحسابكما لدينا اليوم ، إذ قد عنوا عناية خاصة ببيان الخواص العجيبة ليعض الأعداد وسلاسل الأعداد؛ وميزوا بين أعداد زوجية ، وفردية ، وفردية زوجية معاً ، وأعداد أولية ، وأعداد تربيعية ومثلثية . ومن بين هذه الخواص نذكر على سبيل المثال القضية التالية : مجموع الأعداد الصحيحة المتتالية ابتداء من الوحدة يعطي عدداً مساويًا لنصف حاصل ضرب العدد الأخير في الذي يليه ، كما يلي :

$$\frac{(1+7+7+\cdots+3)}{7}$$

وهذه الاعداد تسمى مثلثية triangulaires لأنها تعــبر عن مساحة مثلث قائم الزاوية أحد أضلاع الزاوية القائمة فيه يزيد عن الآخر بواحد .

وكذلك: مجموع الأعداد الفردية المتتالية يساوى عدداً تربيميا: 1++++++ + ... + (٢ع - ١) = ع٢٠

ولكن أكثر هذه النتائج قد وصل اليها الفيناغوريون المتقدمون بطريقة تجريبية عملية ؛ ولم تصبح نظرية إلا في دور متأخر . والطابع المميز لعلم الحساب عندهم أنه مرتبط أشد الارتباط بالهندسة وهذا يظهر أولا في تسمية خواص بعض الأعداد . فالأعداد الفردية كانت تسمى gnomons ، سمين الأعداد ألا وع على وبع الدائرة ، وكان يعد حاصل الطرح لعددين مربعين (3+1) وع على وحاصل المائرة ، وكان يعد عامل المائر و على الله على المنابع على الله على المنابع والمنابع والمن

وعلى هذا النحو استمر علم الحساب مرتبطاً بالهندسة والعيان الحسى عند اليونان ، إلى أن جاء ذيوفنطس فنظم الدراسات السابقة التى استعملت فيها الرموز بدلا من الاعداد حتى كوان ممها علماً قائماً بذاته هو الجبر.

أقام ذيوفنطس هذا العلم بأن استخدم رموزاً من الحروف الهجائية لتمثيل الكميات المجهولة في المعادلات ؛ غير أنه اقتصر على المعادلات ذات المجهول الواحد، فكان يمثلها بالحرف نو أو وه ؛ ومربع المجهول يسمى القوة محلاه وهكذا ويرمز إليه بالحرف نه ؛ والمكعب عنهام يرمز إليه بالحرف به وهكذا حتى القوة أو الأس السادس. ومن هذا يتبين أن كل هذه الرموز هي اختصارات لألفاظ. ولكن هذا أيضاً لا يقلل من شأن هذه الحقيقة وهي أن في مجرد استخدام الرموز تحقيقاً لحطوة في التجريدهائلة، وإن كانت الرموزقد استخدمت وفقاً للأحوال، ولم توضع كنظام للقيام بالعمليات الجبرية بوجه عام.

إنما تطور الحساب تطوراً عظيا لدى الهنود ، خصوصاً فى القرنين الثانى عشر والثالث عشر بعد الميلاد ، فالجبر عند الهنود قد بدأ بأن أوجد أريا بهانا Arya Bhata التحليل الجبرى ؛ وأعطى حل المعادلة التربيعية ، والحل بواسطة أعداد صحيحة لبعض المعادلات غير المتعينة من الدرجة الأولى ؛ وتدل حلوله للمعادلات العددية على أنه كان على علم بالنظام العشرى للعد . وقد ولد سنة ٢٧٦ فى مدينة بتنا Brahma-gupta الذى فى مدينة بتنا Patna الدى المعادلات ذات الدرجة الثانية بطريقة عامة . كان يعيش حوالى سنة ٢٦٠ ، فحل المعادلات ذات الدرجة الثانية بطريقة عامة . ولابد لنا أن نعبر فترة طويلة كى نجد رياضياً هندياً من الطراز الأول هو بهسكارا ولابد لنا أن نعبر فترة طويلة كى نجد رياضياً هندياً من الطراز الأول هو بهسكارا وفيه أعطى القواعد المألوفة الآن الخاصة بالجع والطرح والضرب والقسمة ، والعمليات وفيه أعطى القواعد المألوفة الآن الخاصة بالجع والطرح والضرب والقسمة ، والعمليات المشهورة فى الحساب ، والمسائل الحسابية قد صيغت فيه وفقاً للنظام العشرى المستعمل اليوم ..

والتجديدات الرئيسية التي أتى بها الهنود في الحساب تتلخص أولا في الستعال النظام العشرى وذلك بترتيب الأرقام وفقاً لموضعها في الآحاد والعشرات والمثات الح ؛ وثانياً في وضع القواعد الخاصة بالعمليات الحسابية الأولية ؛ وثالثاً في إدخال العدد « صفر » الذي يدل على ما وصل إليه الحساب عندهم من تجريد كبير .

وعن الهنود أخذ العرب . فقد ذكر صاعد الأندلسي في « طبقات الأمم » عند كلامه عما وصل إلى العرب من علوم الهند: « ومما وصل إلينا من علومهم في العدد حساب « الغبار » الذي بسطه أبو جعفر محمد بن موسى الخوارزمي . وهو أوجز حساب وأهضمه ، وأقربه تناولاً ، وأسهله مأخذاً ، وأبدعه تركيباً ، يشهد للسند مذكاء الخواطر وحسن التوليد وبراعة الاختراع » (طبع مصر ص ٢١) .

ويظهر أن العرب قد عرفوا أعمال أريا بهانا وبرها جوبنا ، كما يظهر خصوصاً من مؤلفات الخوارزمي .

وليس امجال هنا مجال التحدث بالتفصيل عن الرياضيات عند العرب ، إنما نكتفي بأن نشير إشارة عابرة إلى أهم النتائج الجديدة التي وصلوا إليها . ولعل مُم شخصیة جدیرة بالذكر هي محمد بن موسى الخوارزمي ، الذي كتب كتاباً بعنوان « الجبر والمقابلة » اعتمد فيه على جبر برهما جوبتا ، كما اعتمد في بعض البراهين على اليونانيين في طريقتهم الخاصة بتمثيل الأعداد بواسطة الخطوط. وعلى أساس هذا الكتاب قامت دراسات الجبرفي العصور الوسطى الإسلامية والمسيحية ، وبواسطته دخل النظام العشري بلاد أوربا ، ومن هنا يعد ذا أهمية تاريخية عظمي. والكتاب(١) ينقسم إلى خمسة أقسام : في الأول منه قدم الخوارزمي القواعد الخاصة محل المعادلات التربيعية بعد أن قسمها إلى خسة أنواع هي : اس = بس،اس = ج، اس + بس = ج، اس + ج = بس، اس = ب س + ج، حيث ا، ب، ج أعداد موجبة وفي كل التطبيقات ١ = ١ . وهو لا ينظر إلا في الجذور الحقيقية الموجبة ، واكنه يعترف بوجود نوعين من الجذور ، وهذا لم يعرفه اليونانيون (٢٠) . وفي الثاني يعطى البراهين الهندسية على هذه القواعد . وفي الثالث ينظر في حاصل ضرب ( س ± ١ ) في (س = ب). وفي الرابع يبين القواعد الخاصة بجمع وطرح الصيغ التي تنضمن المجهول ومربعه ، أو جذره التربيعي ؛ ويعطى القواعد المتعلقة بحساب الجذور ، وينتهى بوضعالنظريتين التاليتين : ١٧٠ = ١٧٠٠ ، ١٧٠ ع - ١٧٠ والجزء الخامس والأخير يشتمل على بعض مسائل مثل إيجاد العددين اللذين مجموعهما ١٠

<sup>(</sup>۱) نشره ف. روزن F. Rosen ترجة أنجليزية ، لندن سنة ۱۸۲۱ .

<sup>(</sup>٢) يلاط أن الحواوري يسمى مربع العدد باسم: المال .

والفارق بين مربعتهما . ع<sup>(١)</sup> .

والمالاحظ على جبر الخوارزمى أنه مختلط بالحساب إلى حد بعيد . وسنرى عند الخيام أن المعادلات قد اختلطت دراستها بالهندسة ، إذ هو يعالج المعادلات التكعيبية طريقة هندسية ، وذلك بأن يستخرج الجذر كإحداثى سينى لنقطة تقاطع مخروط مع دائرة .

وفى عصره أيضاً كان الكرخى ( المتوفى حوالى سنة ١٠٠٠ م ) الذى عنى خصوصاً بالنظر فى الكميات الصهاء .

وهذه الرياضيات العربية هي التي وصلت إلى أوربا في القرنين الثاني عشر والثالث عشر، فأصبحت طريقة الحساب هي الطريقة العشرية . وهذه طريقة عملية من الطراز الأول ، عقلية إلى حد كبير .

ومن هذا الحين بدأ استعال العلامات الدالة على العمليات الحسابية . أجل ، كان المصريون يستعملون نوعاً من العلامات للدلالة على بعض العمليات ، بأن كانوا يمثلون الجمع أحياناً بزوج من السيقان يسير إلى الأمام ؛ والطرح بزوج من السيقان يسير الله ترمزون لها بالعلامة حمل السيقان يسير القهقرى أو بسهمان منطلقه ؛ والمساواة يرمزون لها بالعلامة حولكن الرياضيات اليونانية لم تتقدم بهذه العلامات ولم تستعمل منها شيئاً . فنسيت تماماً ، إنما بدأت تظهر واضحة دقيقة وكما نستعملها اليوم ، في أوروبا في أواخر العصور الوسطى . فعلامة + م حويجان إلى القرن الثانث عشر ؛ وعلامة المساواة لم تستعمل استعالا عاماً إلا في أواخر القرن السابع عشر . أما الأس فيرجع إلى ما قبل القرن الرابع عشر إذ ترى الأس السالب مستعملا في القرن البابع عشر والأس الكسرى في الرابع عشر ،أما الصورة التي هو عليها اليوم الخامس عشر والأس الكسرى في الرابع عشر ،أما الصورة التي هو عليها اليوم

<sup>. + 5 4 (1)</sup> 

فتعود إلى ديكارت في كتابه في الهندسة التحليلية سنة ١٦٣٧ . وفي نهاية ذلك القرن السابع عشر ظهرت علامات الضرب والقسمة .

واستمال هذه العلامات له فائدة حلى . ففضلا عن أنها تفيد كثيراً في الاقتصاد وتسهيل القيام بالعمليات الرياضية ، وفضلا عن كونها لغة عامة التفاهم بين العلماء ، فإنها تمثل درجة من التجريد كبيرة . « فنظام الرموز ، كا يقول أبل ريه ( دروس في الفلسفة ، ج ٢ ، ص ٤٣ ، باريس سنة ١٩٧٥) ليس لغة حسنة الصنع فحسب ، بل هو أيضاً يدل على اللحظة التي صارت فيها الأفكار واضحة متميزة ، والتي أمكن فيها تنظيم العلم بطريقة عقلية ، والتي فيها صار العقل الإنساني حائزاً للعناصر الحقيقية الضرورية له والتي ليست العلامات الرمزية غير أشياء تقوم مقامه » .

### ١٣ — تكوين الجبر:

ولكن الجبر لم يتكون بعد كعلم تام مستقل إلا على يد فرنسوا فيت François Viète الذى ولد فى فوننية قرب لاروشل سنة ١٥٤٠ . وتوفى بباريس سنة ١٩٠٦ . وكتابه الرئيسى فى الرياضيات هو « للدخل إلى فن التحليل» بباريس سنة ١٩٠١ ، وفيه أوضح المحتل الله الذى نشر سنة ١٩٩١ ، وفيه أوضح كيف يمكن تطبيق الجبر فى حل المسائل الهندسية . وأهم ما أتى به فيه إصلاحه لغة الجبر، خصوصاً فى ناحيتين الأولى أنه رمز إلى الكيات المعلومة بالحروف الساكنة ملا الحروف السائلة المجهولة بالحروف الصائعة المحتملة اليوم ، طريقة مما يسر استخدام عدد من الكيات المجهولة . أما الطريقة المستعملة اليوم ، طريقة استخدام الحروف الأولى من المجاء ، م , م , د م , م المجاء ، م , م , د كتمثيل الكيات المجهولة ، واستخدام الحروف الأولى من المجاء ، م , م , د كتمثيل الكيات المجهولة ، واستخدام الحروف الأولى من المجاء ، ك , ب كتمثيل الكيات المجهولة ، واستخدام الحروف الأخرة ، المتعملة الكيات المجهولة ، المتعملة الكيات المجهولة ، المتعملة الكيات المحمد ، المتعملة المتعملة الكيات المجهولة ، المتعملة الكيات المتعملة المتعملة الكيات المتعملة المتعملة المتعملة المتعملة المتعملة المتعملة المتعملة المتعملة الكيات المتعملة المتعمل

وكان لهذين الإصلاحين أثر كبير في تطور الجبر ، مما أدى إلى جعله علماً يقوم بنفسه ، قد استغنى عن الأعداد قدر المستطاع ، وأصبح بهذا أكثر إيغالا في التجريد . إذ أفضى إلى وضع صيغ عمة مجردة لكل العمليات المشابهة وضمها تحت صيغة واحدة ، أياً ما كانت مقادير الكيات المستخدمة .

# ١٤ — الميطنيط:

الميكانيكا هي العلم الذي يدرس ظواهر الحركة بطريقة عقلية دقيقة . وهي تقيس ظواهر الحركة مهما تكنمركبة وكيفية : فسواء أردنا قياس شكل سحابة متغير ، أو مسقط مياه ، أومقاومة الأجسام الصلبة المرنة ، فإن الميكانيكا تستطيع أن تحدد هذه الحركات والمقاومات مستعينة في ذلك بالأعداد .

والميكانيكا ليست علمياً وصفياً فحسب ، إذ هى لاتقتصر على تسجيل حركات الأجسام المادية ، بل تبحث عن علل هذه الحركات والقوانين التى وفقاً لها تحدث هذه العلل ما تحدث من حركات . فإذا ما عرفت الأحوال الأولى لنظام مادى

والقوانين التي تخضع لها تأثيرات الأجسام المتبادلة في هذا النظام فإنها تستطيع أن تحسب حركة هذه الأجسام فيا بعد . ولهذا فإن الميكانيكا هي في جوهرها علم يستطيع أن يقدر مقدماً .

ولما كان التطبيق الفنى الصناعى إنما ينشأ نتيجة لمعرفة الشروط الأولية وما ينتج عنها من آثار ، فإن الميكانيكاكانت ذات أثر كبير في تقدم الصناعة الفنية (التكنيك).

وأثر الميكانيكا في تقدم العلوم الأخرى ظاهر ، لأن موضوعها وهو ظواهر الحركة والتوازن ، يدخل في الظواهر الأخرى . فهو يدخل في الظواهر الكهربية والكيميائية الخ ...

والميكانيكا هي التطبيق الأول للبرهان الرياضي على الدراسة الكمية والعلية للظواهر الطبيعية .

وفضلا عن ذلك فإن تاريخ تقدم العلوم يشهد بأثر الميكانيكا في تطور البحث العلمى: فإن ميكانيكا جالليوونيوتن أوضحت كثيراً من المشاكل التي ظلت حتى ذلك الوقت غامضة ، حتى إن العلماء لم يقتصروا على محاكاة منهج الميكانيكا في دراسة الحرارة والكهرباء والكيمياء الخ ، بل حاولوا دائماً الوصول إلى تفسير ميكانيكي لكل هذه الظواهر .

ومن الواضح أن الظواهر التي تدرسها الميكانيكا هي أكثر الظواهر تأبياً على المقياس بالعدد . فالظواهر الكيميائية والفزيائية يمكن تتبع مراحل سيرها على نحو أيسر . فمثلا ظاهرة احتراق عود كبريت ، يمكن تقدير مراحل سيرها بسهولة ؛ اما إطلاق قذيفة في الهوا، فمن العسير تجديد مجراه . وهذا هو السبب في تأخر تكوين علم الميكانيكا .

وسنطيع (١) أن ترجع نشأة هذا العلم إلى الفلاسفة الذريين السابقين على مقراط الذين فالوا إن الذرات إذا ما تحركت تستمر في حركتها بطريقة مطردة ودون الاستمانة بأية قوة ، إلا إذا اعترضها ذرات أخرى. بيد أن هذه الفكرة الجزئية الخصبة لم تلق من يأخذ بها ، لأن المشاهدات اليومية العادية لا تتفق معها ، إذ تدلهذه المشاهدات على أنالأجسام لا تتحرك إلا إذا حركتها قوة ، وأنها تتوقف عن الحركة إذا تخلت عنها القوة المحركة . ومن هنا نجد أن أرسطو يأخذ بمبدأ آخر وهو : حيث لا قوة فلا حركة . غير أن أحداً من أيام أرسطو حتى جالليو لم يتساءل: ولماذا نرى السهم يستمر في حركته بعدا نفصاله عن القوس؟ إن مبدأ أرسطوكان من شأنه أن يقول إن السهم يجب أن يقف بمجرد انفصاله عن القوة الدافعة أي عن قوة شد القوس . لكن التفسير الذي كان يعطى آنيذ لظاهرة استمرار انطلاق السهم هو إنه حيمًا انطلق السهم ، اندفع الهواء خلفه ليملأ الفراغ الذي تركه . ولكن هذا الجواب ينطوي على دور فاسد : الهواء اندفع لأن السهم تحرك؛ والسهم تحرك لأن الهواء اندفع . ومع ذلك ، استمر المبدأ الارستطالي حتى القرن السابع عشر ، وهُو أنه . حيث لا قوة فلا حركة .

هنا جاء أولا جالبيو فأشار إشارة غامضة إلى ما سيهرف باسم قانون القصور الذاتى الناسية الله الذي أوضحه وفصله فهو نيوتن. ولهذا يسمى القانون الأول من قوانين نيوتن في الحركة. وهو يقول إن كل جسم يظل في حالة سكون أو حالة حركة مطردة في خط مستقيم ما لم تؤثر فيه قوة ما. وبهذا استبدل بالمبدأ الأرستطالي القائل: «حيث لا قوة فلا حركة » مبدأ آخر يقول «حيث لا قوة ولا حركة » مبدأ آخر يقول «حيث لا قوة ) فلا تغير في الحركة ». ثم إن أرسطو كان يرى أن القوة

P. Painlevé, in. De la Méthode dans les Sciences, Première (1) série, p. 72 sqq., Paris, 1920.

هى سبب الحركة ؛ أما نيوتن فيرى أن القوة هى السبب فى التغيرات التى تطرأ على الحركة : من تسارع أو تباطؤ أو تغيير فى الاتجاء الح . فكل تغيير من هذا النوع يحتاج إلى قوة لإحداثه . لكن إذا لم توجد مقاومة ، فلا حاجة إلى أية قوة من أجل المحافظة على الحركة المطردة فى خط مستقيم .

وهكذا (١) نرى أنه منذ القرن السابع عشر قامت أبحاث عديدة في الميكانيكا أدت في خلال القرنين التاليين إلى تكوينها علماً حقيقياً أصبح نموذجاً يحتذى في التفسير العقلى لسلاسل أخرى من الظواهر الطبيعية . وقد تكونت لأول مرة على يد جالليو بدراسته لقوانين سقوط الأجسام ، ثم بحل مشكلة حركة قذيفة في وسط لا تلقى منه مقاومة . وقد أدى هذا الحل إلى البحث في المبادى، والتصورات والبديهيات التي يمكن أن يبنى عليها علم ظواهر الحركة ، أى علم الميكانيكا ، وهذا بدوره أفضى إلى دراسة القوانين العامة للحركة وتطبيقها على النقط والأجسام الصلبة ، والامتداد في تطبيقها إلى الأجرام السماوية وحركاتها .

لقد اكتشف جالليو أولا نظرية سقوط الأجسام . كان أرسطو يقول إن الجسم الذى يسقط تزداد سرعته لأن المتحرك يسعى بأسرع ما يمكن إلى مكانه الطبيعي . فجاء جالليو وسجل نفس الظاهرة وهي ازدياد سرعة الجسم كلا ابتعد من نقطة سقوطه . وبدأ يفسر ذلك تفسيراً كمياً ، محاولا الوصول إلى معادلة رياضية . وقد حاول عدة محاولات للتفسير ، وراح يصحح الواحد تلو الآخر إلى أن انتهى إلى تفسير نهائى وهو أن السرعة تتزايد بنسبة الزمن الذى يمر من نقطة . ابتداء انطلاق الجسم الساقط .

ثم بحث جالليو في حركة القذائف ، فانتهى إلى أن الجسم المتحرك الذي

Histoire générale des sciences, tome 2, pp. 242 sqq. Presses (1) universitaires de France. Paris. 1958.

يطلق على مستو أفقى يستمر في حركة مطردة إلى غير نهاية إذا كان المستوى يمتد إلى غير نهاية ، طالما لم يعقه عائق. لكن إذا كان المستوى محدوداً ، فإن المتحرك الخاضغ للتنقل يتجاوز نهايته وبضيف إلى حركته الأولى المطردة اتجاهاً إلى أسفل ناتجاً من النقل . ومن هنا تنشأ حركة مركبة مؤلفة من الحركة الأفقية وحركة السقوط المتسارعة . وأثبت جالليو أن مسار القذيفة يؤلف قطعاً مكافئاً وحركة السقوط المتسارعة . وأثبت جالليو أن مسار القذيفة يؤلف قطعاً مكافئاً

وأخطر من جالليو أثراً في تكوين الميكانيكا كان نيوتن (١)، الذي استطاع أن يكتشف قوانين الحركة ، وأولها قانون القصور الذاتي Law of inertia أن يكتشف قوانين الحركة وتعرى يقول إن التغييرات التي تطرأ على كمية الحركة تتناسب مع القوة المتحركة وتجرى في أنجاه هذه القوة . فإذا رمزنا للكتلة بالحرف س وللقوة بالحرف ق ، وللزمن بالحرف ز ، فإن من الممكن وضع هذا القانون في المعادلة التالية : ك × س = ق × ز × (ك × س). والقانون

الفانون الأول : كل جسم يبق ساكناً ما لم يطرأ عليه طارىء يحركه ، وكل جسم متحرك يتحرك بانتظام وفي اتجاه مستقيم ما لم يطرأ عليه ما يغير من انتظام حركته أو من اتجاهها أو ما يمحوها .

القانون الثانى : تغير كمية تحرك جسم فى زمن ما مناسب للقوة المحدثة له ؟ ويحدث هذا التغير فى اتجاه القوة .

القانون الثالث : لكل فعل رد فعل مساو له ومضاد له في الاتجاه .

<sup>(</sup>١) قوانين نيوتن :

<sup>,</sup> t = temps, v = vitesse, m = masseld(mv) = Fdt(v)[F = force

ويمكن صباغته أيضاً في الجملة التالية :

القوة التي تؤثر في جسم تتناسب مع تغير العزم الذي تحدثه في وقت معلوم ؟ واتجاه القوة هو الاتجاه الذي يحدث فيه تغير العزم [العزم momentum مو حاصل ضرب كتلة الجسم في سرعته].

الثالث يقول بتساوى الفعل ورد الفعل في الأفعال المتبادلة بين جسمين . وهذا القانون ظاهر بنفسه فيما يتصل بأفعال الاصطدام ، ولكنه مبهم في الأفعال من مسافة بعيدة .

ويطبق نيوتن قوانين الحركة هذه على الأجرام الساوية ، مما أدى إلى تكوين الميكانيكا السماوية ، التي تدرس حركات الكواكب والنجوم .

وتطورت الميكانيكا بعد ذلك تطوراً هائلا على يد أويلر فتكون ما يسمى باسم الميكانيكا العقلية . وأصبحت الميكانيكا مؤلفة من فرعين : الديناميكا والاستاتيكا . فالديناميكا تدرس الحركة ، والاستاتيكا تدرس أحوال التوازن في المجاميع . وكل منهما تنقسم إلى ثلاثة فروع بحسب كون المتحرك نقطة ، أو مجموعة أجسام صلبة ليرتبط بعضها ببعض ، أو سائلا . وديناميكا واستاتيكا السوائل تسمى هيدرو ديناميكا وهيدرو استاتيكا (١).

#### (١) لتذك:

العدد « الحقيق » : قطاع لسلسلة من الكسور مرتبة تبعاً للمتدار .

العدد «الأصم»: فطاع لسلسلة من الكسور ليس لها حد منطق.

العدد « الجذرى الحقيق » : قطاع اسلسلة من الكسور لها حد منطق تجذر ٢ ( ٧ ٧ ) . هو القطاع المتكون من كل الكسور التي يكون مربعها أقل من ٢ .

العدد « التخيلي المركب » : هو زوج مرتب من الأعداد الحقيقية .

جم الأعداد التخيلية وضربها :

إذا ضرب في نفسه نتج — 1 .

الجمع: (۱+ • • • ) + ( - + ۱ ) = (۱+ - ) + ( • + ۱ ) ت الجمع: (۱+ • • • ) + ( • + ۱ ) = (۱- + ۱ ) + (۱- + ۱ ) ت الفرب: (۱+ • • • ) (- + ۱ ) = (۱- + ۱ ) + (۱- + ۱ ) ت المغرب گری مقدار سالب مثل – ۱ (۱ ، وجبة ) بأنه ذلك المقدار التخیلی الذی

= والمقاديرالتي مى على العمورة  $\sqrt{-1}$  تسمى بالمقادير التخيلية ، مثل  $\sqrt{-6}$  ،  $\sqrt{-8}$  و ممكن أن نبع أن المقادير التخيلية مثل  $\sqrt{-1}$  يمكن التميير عنها بدلالة  $\sqrt{-1}$  :

من التعريف  $\sqrt{-7} \times \sqrt{-7} = -1$ 

 $1 - = 1 - \times 1 = \overline{1 - 1} \times \overline{1$ 

 $\overline{1-\sqrt{1}} = \overline{1-\sqrt{1}} : 1-=\overline{1-\sqrt{1-\sqrt{1-1}}} : 1-=\overline{1-\sqrt{1-1}} : 1-=\overline{1-\sqrt{$ 

وبذا أمكن التعبيرعن \ - ا بدلالة \ - ا وسنرمز للمقدار التخيلي \ - ا بالحرف ت الغوى المحتلفة للمقدار التخبل ت :

 $\cdot \cdot \cdot = \cdot (\overline{1-1}) \cdot \overline{1-1} = -1 \cdot (\overline{1-1}) \cdot \cdot - = \overline{1} \cdot (\overline{1-1}) \cdot - = \overline{$ 

 $(\sqrt{-1})^{\bullet} = \sqrt{-1}$  أى ت= -1 ، ت= -1 ،

کل مقدار بصورة 1+1 ن و وفیه 1 ، 1 مقداران حقیقیان ، 1+1 یسمی بالمقدار التخیلی المرکب مثل 1+1 1+1 1+1 ، 1+1 ، 1+1 و تتکون هذه المقادیر من جزئین أحدها حقیق و الآخر تخیلی .

يترافق مقداران تخيليان مركبان اذا اختلفا في علامة الجزء التخيلي فقط فمثلا ٢ ۖ + ٣ ت ، ٢ حت ٢ من ٢ - ٣ ت ٢ من ٢ حدان تخيلان مركبان مترافقان .

وواضح أن مجموع أي مقدارين مربعبن مركبين مترافقين هو مقدار حقيق لأن

14=00-1+00+1

(۱ + ت ب ) (۱ - ت ب ) = ۲۱ - ت٢٠٠ = ۲۱ + ٢٠ وكلا الناتجين حقيق وتستعمل المقادير المترافقة في تحويل كسر مقامه تخيلي إلى كسر آخر مقامه حقيق ، وذلك بضرب البسط والمقام في مرافق المقام :

$$\frac{\ddot{c} - c + 7}{17 + 9} = \frac{(\ddot{c} + 7)(\ddot{c} + 7)}{(\ddot{c} + 7)(\ddot{c} + 7)} = \frac{\ddot{c} + 7}{\ddot{c} + 7}$$

$$\frac{\ddot{c} - 7}{\ddot{c} - 7} = \frac{\ddot{c} - 7}{76} = \frac{\ddot{c} + 7}{76}$$

### ١٥ -- نظرية العدد :

فكرة العدد لم تبحث بحثاً كافياً من حيث أسسها الفلسفية إلا في العشرين سنة الأخيرة من القرن الماضي والأولى من هذا القرن خصوصاً على يد فريجه Frege في كتابه عن معنى العدد الذي ظهر في سنة ١٨٨٤ ثم في كتابه عن القوانين الأساسية للحساب الذي ظهر سنة ١٨٩٢ . ونظريته في العدد على الرغم من وضوح هذه الأبحاث إلى درجة كبيرة ، لم يمكن مع ذلك أن تلقى العناية الكافية إلا على يد رسل في سنة ١٩٠١ حين اكتشف القيمة الكبرى لنظرية فربجه في العدد . وفي تلك الأثناء أي ابتداء من ستة ١٨٩٥ كان بيانو وأتباعه يقومون بالبحث في أسس الرياضة بارجاع القضايا الرياضية جميعها إلى أفكار أولية ثم إلى مصادرات بسيطة يمكن أن يستخلص منها كل بناء الرياضيات . ولكن تبين أن فكرة فريجه عن العدد أدق وأشمل من فكرة بيانو ، فجاء رسل وأكمل النظريتين أولا في كتابه « مبادىء الرياضيات » الذى ظهر سنة ۱۹۰۳ و ثانياً في كتامه هو و هو يتهد (Principia Mathematica): « مبادى و الرياضة » الذي ظهر من سنة ١٩١٠ إلى سنة ١٩١٣ وسنتناول خلاصة أبحاثهم في هذا الصدد، في شيء من الإيجاز.

ح ∴ ٤ س۲ = ۲ن ۲ ∴ ۲ س = ن۲

ن ن ستكون أيضاً الجزر النربيعي للعدد ٢ ..

وق وسعنا بعد هذا أن نكرر البرهان : إذا كانت ن = ٢ ص ، فإن ص ستكون الجذر النربيمي للعدد ٢ وهكذا باستمرار خلال سلسلة لا تنهى من الأعداد التي يكون كل منها نصف السالبة له .

ولکن هذا مستحیل ، لأننا إذا قسمنا عددا علی ۲ ثم قسمنا النصف وهکفا فیجب أن قصل إلى عدد فردى بعد خطوات متناهیة ... لا یمکن أن یکون تُمة کسر بن یکون مربعه ۲

يفرق رسل بين الرياضة البحتة وبين الفلسفة الرياضية على أساس أن ثمة طريقين في البحث في الرياضيات: الطريق الأول أن ننتقل من المبادى، المسلم بها البسيطة نسبيًا على الأقل إلى ما هو أكثر منها تركيبًا وتعقيدًا. فننتقل من عمليات الجمع والضرب إلى عمليات التفاضل والتكامل،ومن الحساب البسيط والهندسة المستوية إلى حساب اللامتناهيات والهندسة التحليلية . والطريق الآخر طريق عكسى ننتقل فيه من النتأئج التي وصلنا اليها بعد أن بلغنا مرحـــلة واسعة من التطور اكي نبحث في الأسسالتي تقوم عليها الرضيات:من بديهيات ومصادرات وتعريفات . وبهذا نبحث عن الأسس العقلية التي تقوم عليها الرياضيات كلها . فالطريق الأول هو طريق الرياضيات البحتة التي تعنى بالانتقال من البسيط إلى المركب وتستمر فى التجريد حتى تصل إلى المجردات العليا التي تستغني عن كل عيان ، والطريق الثاني هو طريق الفلسفة الرياضية التي تعني بدراســـة الأسس إلا متأخرة ، نشأت خصوصاً في النصف الثاني من القرن المــاضي وأوائل هذا القرن حين حاول الرياضيون من ذوى النزعــة الفلسفية المنطقية أن يدرسوا كيفية إرجاع الرياضيات كلها إلى الحساب . ففكرة احتساب الرياضيات كانت الفكرة الأولى التي دار حولها البحث في الفلسِفة الرياضية . وهذه الفكرة قد تنبه اليها بعض التنبيه فيثاغورس حينما وجـد أن ثمة صعوبة في إرجاع بعض الأشياء إلى نسب حسابية تبعاً لمذهب الذي حاول به أن يرجع كل الحقيقة الخارجية إلى العدد . فقد وجد أن ثمة من المقادير ما لا يمكن أن يقدر حسابيًا ، واكتشف فكرة الكميات غير المشتركة quantités incommensurables خصوصاً أنه قد وجـد أن بين الضلع والقطر في المربع لايوجد قدر مشترك أي لا يمكن قياس الواحد على الآخر ، ووجد أيضاً أنه إذا كان ضلع المربع = ١ فإن القطر ٧٥ وهـذا الجذر أصم irrationnel أى لا يمكن استخراجه كعدد طبيعي ، فانتبه بفضل هذه الصعوبات إلى بعض المسائل التي تثيرها الفلسفة الرياضية .

١٦ — وأول ما يجب أن يبدأ به البحث في هذه الفلسفة هو أن ننظر في أبسط الأشياء التي يمكن أن يرد اليها البناء الرياضي كله . فعلينا أولا أن نحتسب الرياضة بأن نرجع الرياضيات بأنواعها من حساب وهندسة وكل ما لهذه من فروع إلى فكرة الأعداد ، وفكرة الأعداد ترتد في النهاية كأبسط صورة لها إلى فكرة الأعداد الطبيعية أو ما يسمونه الأعداد الصحيحة المتوالية . ونحن نبدأ اليوم عادة من صفر ثم ٢،٢،١،٣،٤،٥... الح وقد وجدنا أن هذه الخطوة في الواقع خطوة متأخرة إذ الصفر لم يعرفه اليونان ولا الرومان . إذ أدركه الهنود وعنهم انتقل إلى العرب ثم إلى الحضارة الأوروبية فأصبح اليومالصورة الطبيعية للأعداد الصحيحة التوالية (أو الأعداد الطبيعية). ولكنا إذا تساءلنا عن معنى كلة صفر أو معنى كلة الوحــدة وقعنا في كثير من الاشكالات والصعوبات. وأكثر من هذا إذا بحثنا في معنى العددنفسه وجدنا أننا قد سلمنا بالفكرةدون أن نبحث فيها أدبى بحث ، ومن هنا جاءت الفلسفة الرياضية فبدأت تبحث في القضايا الأولية الأصلية التي يمكن أن يرد اليهاكل البناء الرياضي. وأهم من قام بهــذا البحث بيانو ، فقد بحث في القضايا الأولية ، وكيف يمكن تعريفها أو البرهنة عليها . ولما كنا لا نستطيع في النهاية إلا التسليم ببعض الأشياء، فقد اضطر هو الآخر إلى التسليم بهسنه الأفكار الأولية بوصفها القضايا الأصلية التي يقوم عليها علم الحساب وبالتالى تقوم عليها الرياضيات كلها .

هذه المبادىء التي وضعهـا پيانو تتلخص في ثلاث أفكار أولية وخمس

مصادرات: أما الأفكار الأولية فهى: صغر ؛ عدد ؛ تال ل. — أما معنى «الصغر» فهو الشى الذى ليس له حد يقابله وكا سنرى فيا بعد: الصغر هو الصنف الذى لا أفراد له ، أى صنف العدم . أما «العدد» فقد فهم منه يانو ما نفهمه عادة و بطريقة إجمالية مبتذلة من الأعداد الطبيعية ، « و تال ل » قد فهم منه أنه العدد الباشر التالى لأى عدد آخر . أما المصادرات الخمس التى قال بها فهى :

(۱) الصفر عدد. (۲) كل عدد له عدد تال. (۳) لاعددين ذوا تال واحد. (٤) الصفر ليس تالياً لأى عدد. (٥) أية صفة تنتسب إلى الصفر وتنتسب أيضاً إلى التالى لأى عدد يملك هذه الصفة ، تنتسب إلى كل عدد.

فإذا نظرنا في فكرة الأعداد وطبقنا عليها هذه المصادرات وجدنا أولا أن الصفر عدد، أي يدخل إذن على الأقل في الرياضيات، بعد أن تطورت، كعدد من سلسلة الأعداد الطبيعية . ووجدنا ثانياً أن أي عدد له تال ، وهكذا باستمرار ، وسنرى أن هذا يفضي بنا إلى فكرة اللاتناهي في العدد والعد ، فنحن نقول صفر ١ ، ٢ ، ٢ ، ٤ ، ٠٠ . الخ فكلمة إلى آخره تدل على اللانهاية - بمعنى أنه لما كان لكل عدد تال فإذن فإن أى عدد نأخذه لابد أن يكون له عدد تال مهما كان من ضخامة هذا العدد، والأمر لن ينتهي. وإذن فساسلة الأعداد الطبيعية تبعاً لهذه المصادرة الثانية لا تنتهي . وتقول لنا المصادرة الثالثة إن أي عددين لا مكن أن يكون لها تال واحد ومعنى هذا أن عدداً ما لا يمكن أن يتكرر مطلقاً في سلسلة الأعداد الطبيعية.وهذا مفهوم من المصادرة الثانية لأنه لما كان لكل عدد تال، وكان كل عدد مختلفاً عن الآخر ما داما عددين ، فلن يكون التالي لأحدها هو التالي للآخر . والمصادرة الرابعة تقول لنا إن عدد الصفر لن يدخل كعدد تال في سلسلة الأعداد بل سيكون دأمًا العدد الأول مهما افترضنا ، كما سنرى ، من قيمة هذا الصفر. والمصادرة الخامسة تقول لنا إنه إذا اتصف الصفر بصفة ، واتصف

عدد ما وليكن ع بهذه الصفة عينها ، كما اتصف بها التالى لهذا العدد أى على فإن هذه الصفة تنطبق على كل الأعداد ، أيا ما كانت هذه الأعداد ، أى على سلسلة الأعداد الطبيعية كلها مهما امتدت .

ونستطيع بعد هذا أن نفسر عمليات الحساب وعمليات الرياضة على أساس. هذه المصادرات الخمس. فعمليات الضرب والجمع مشلاً تقوم أيضاً على هذه المصادرات والبرهنة . على ذلك قد تكون طويلة أحياناً ولكنها متيسرة دائماً ، وقد عرضها بيانو في كتابه مجموع الصيغ الرياضية ، عرضها بالتفصيل بالنسبة لجميع الأحوال .

وهنا يلاحظ أن هذه المصادرات الخمس يمكن أن تفسرعدة تفسيرات. فيمكن أولا أن نفترض أن الصفر هو العدد ١٠٠، وأن التالى هو العدد الذي يزيد عن الماثة بعدد، وليكن واحد (١) مثلاً، فسنجد أننا نبطأ من ماثة ١٠٠، ١٠٠، الماثة بعدد، وليكن واحد (١) مثلاً، فسنجد أننا نبطأ من ماثة ١٠٠، ١٠٠ فالمصادرة الأولى صحيحة وستكون ١٠٠ تناظر الصفر. وسنجد أن كل عدد له تال وسنجد أيضاً أنه لا يمكن أن يكون لعددين تال واحد، وسنجد خصوصاً تال وسنجد أيضاً أنه لا يمكن أن يكون لعددين تال واحد، وسنجد خصوصاً وهذا قد يبدو غامضاً بعض الشيء - أن المصادرة الرابعة القائلة بأن الصفر ليس تالياً لأي عدد صحيحة، وذلك لأننا عددنا المائة في هذه الحالة هي الصفر، وكأن عدد ٩٩ الذي يسبق المائة في هذه الحالة لا يعد سابقاً، ومع هذا التفسير،

وكذلك المصادرة الخامسة : فما ينطبق على المائة ، وعلى أى عدد آخر بعدها وعلى التالى لهذا العدد ، ينطبق على سلسلة الأعداد كلها ابتداء من المائة .

ثانياً: نستطيع أن نفترض أن الصفر لازال هو الصفر ، وأن العدد معناه العدد

الزوجى، وأن تال ل يساوى ٢ ، فسنجد حيثند أن لدينا صفر ، ٢ ، ٤ ، ٢ ، ٢ الح فالمصادرة الأولى هي هي بعيبها ، والمصادرة الثانية هي هي مع جعلها التالى ذا قيمة غير الواحد ، فالأمر يتوقف دائماً على السكية المعطاة بقولنا تال له ونجد أنه لا يوجد عددان ذواتال واحد . ونجد رابعاً أن الصفر لا يوجد من بين الأعداد التالية إطلاقاً كما تقول المصادرة الخامسة أي أننا إذا ما نظرنا إلى أي خاصة تنتسب إلى الصفر وإلى أي عدد من الأعداد الزوجية ، ثم تنتسب ثالثاً إلى هذا العدد + ٢ ، فإن هذه الخاصية ننتسب كذلك إلى بقية الأعداد في هذا التسلسل الطبيعي .

ونظراً إلى هذا الاختلاف في التفسير تبين لبعض الرياضيين المنطقيين ، وعلى رأسهم رسل ، أن نتائج بيانو ليست نتائج نهائية ، فعاد إلى نظرية قد أدلى بها قبل ذلك بقليل (سنة ١٨٨١) فريجه ، وعرضها ثانية سنة ١٨٩٣ دون أن ينتبه إليها الرياضيون في ذلك الوقت ، وذلك لكي يحقق غرضاً مهتاً هو أن تكون

الرياضيات ، وبالتالى المصادرات التي نفوم عليها ، دقيقة معينة الكمية لا تفسر أى تفسير كان . وثانياً لاحظ رسل وغيره أن بيانو قد افترض الأفكار الثلاثة الأولية افتراضاً دون أن يستخرج هذه الأفكار من مصادرات أخرى ، وبالتالى قد عد هذه الأشياء غير قابلة للبرهنة عليها . وصحيح أننا قد ننتهى إلى هده النتيجة عينها ، ولكن نجب ألا نسلم — كا يقول رسل — بعدم إمكان البرهنة على مصادرة أو فكرة إلا بعد تحليل طويل يقنعنا ولو موقتاً بأن البرهنة مستحيلة وقتياً . ولهذا جاء رسل فحاول أن يستنتج بعض هذه المصادرات من بعض ، وأن يبرهن على بعض الأفكار الأولية . ثم اهتم في أول الأمر خصوصاً وتبعاً لأبحاث فريجه ببيان معني كلة عدد ، ومعني كلة صفر ، خصوصاً الكلمة الأولى ، لأن عليها يتوقف كل بحث في الأسس الأولية لأي نظام رياضي .

# ١٧ — معنى كلمة العدد :

قلنا إن فربحه هو الذي تنبه إلى هذه المسألة وعرضها بشيء من الوضوح في كتابه «أساس الحساب» سنة ١٨٨٤ وتناولها من بعد في كتابه «القوانين الأساسية للحساب» سنة ١٨٩٣ وخلاصة أبحاثه في هذه المسألة أنه لكى نحدد معنى العدد يجب أولا أن نميز بين العدد وبين الكثرة . فالكثرة ليست هي العدد بالمعنى المجرد الرياضي، فإذا كان لدينا خماس من الأشياء أو من الناس فإن هذا الخماس يكون كثرة ، ولكنه لا يكون عدداً ؛ إنما الحماس أو السداس أو الثلاث أو التساع ، مثل للكثرة ومثل للعدد ٣ ، ولكنه ليس مثلا للعدد نفسه ، وإنما «٣» هي المثل للعدد . فالعدد أكثر تجريداً من الكثرة . — وبعد هذه التفرقة نستطيع أن تحدد معنى العدد .

إن أي عدد أخذناه يختلف تمام الاختلاف عن الكثرة المكونة من وحدات قدرها هذا العدد ، فالعدد ثلاثة مثلا ليس هو الثالوث المكونة من الأبوالإبن والروح والقدس وليس هو مجموع الأضلاع الثلاثة المكونة لأى مثلث ا ب، اج، جب-وكذلك الحال بالنسبة إلى أية مجموعة من المجاميع. ومن هنا يجب أن نميز تمييزاً دقيقاً بين ٣ وبين أى ثالوث من الأشياء التي نميزها في العالم الخارجي لأن ٣ ليست هي أي ثالوث ولكنها الصنف الدال على كل ثالوث واقعي أو ممكن . فلنحاول بعد هذا التمييز بأن نفهم طبيعة العــدد وكيف يمكن حده . ويلاحظ أولا أنه لـ كي يتيسر حدّ العدد أو تعريفه لا بد لنا أن نلجأ هنا إلى الحد بالمفهوم لا بالماصدق ، ذلك لأن الحد بالماصدق يمكن أولا أن يرد إلى الحد بالمفهوم ، ولسنا في حاجة إلى استقراء جميع الأفراد الداخلة في ما صدق شيء مالكي نحده ، فمثلا سكان القاهرة لسنا في حاجة بل قد لا يكون ممكناً إطلاقاً أن نحصيهم فرداً فرداً كي نستطيع أن نحد سكان القاهرة وإنما نكتني في الواقع بطائفة من هؤلاء السكان نجعلهم مميزين لمفهوم كلة سكان القاهرة ثم نعمم همذا الحكم بالنسبة إلى جميع السكان ونحن في هذا إنما نستخدم حدا بالمفهوم لابالماصدق لأننا قد اتخذنا واسطة لهذا التعريف بعضاً من الصفات المميزة. وثانياً يلاحظ أن الأمر أوضح بالنسبة إلى الأعداد لأن الأعداد لامتناهية ، فما صدقها إذن لا يمكن حصره بالضرورة فلايتم إذن تعريف بالماصدق بل لا بد أن نلجأ إلى التعريف بالمفهوم. فتعريفنا للعدد سيتم ببيان الخاصية أو الخواص الرئيسية التي يتميز بها العدد بوجه عام دون إحصاء تجريبي واستقراء عملي لكل الأعداد الواقعية أو الممكنة . ولكي نقوم بهذا التعريف يجب أن نجرب أولا أي أن نبحث في المجاميع المكونة لأعضاء واحدة ونضع كل مجموعة متشابهة مع الأخرى تحت باب واحد ، فالمجاميع المكونة لباب واحد ستكون إذن هي المكونة لعدد ما .

فأخذ منلا مجوعة السُداسات ومجوعة السباعات ومجوعة التساعات الح ... وكل مجوعة من هذه المجاميع تعبر عن عبد معين سيكون هو الملد بلغى الريأني ولكن لكى تتم هذه الحطوة بالتا كيد لا بد لنا أن نعرف بأية وسيلة نستطيع أن نحدد أن هذه المجموعة هي بعينها تنتسب إلى باب ما - والطريق الأظهر في بادى والأمر هو أن أقول: أحصى (أعد) كل الأفراد للكونة لهذه المجموعة ، وبعد هذا أدخلها في الباب الذي تنتسب إليه وفقاً لمجموع الوحدات المكونة لها . ولكن هذه الوسيلة تستازم مقدماً أن لدينا فكرة عن المعد لأنتا في هذه الحالة فقوم بعملية العد ، وعملية العد تستازم أننا نفهم مقدماً فكرة العدد ، وعلى هذا فإن علية العد عملية متأخرة بجب أن تسبق من الناحية للنطقية بعمليات أخرى أبسط منها . هذه العملية أو العمليات الأخرى الأبسط منها تقوم على فكرة الإضافات بين الأصناف . فنحن سنسمى كل مجوعة من هذه المجاميع باسم صنف الإضافات بين الأصناف . فنحن سنسمى كل مجوعة من هذه المجاميع باسم صنف وداعي وعين المناف . ويستعمل في الرياضيات أحياناً كلة aggregate وكلة هرصنف .

وقد رأينا في المنطق الرياضي أن ثمة خواص شكلية اللاضافات بين الأصناف<sup>(۱)</sup> ورأينا منها خصوصاً خاصة التضايف المشترك ، أى الخاصة الموجودة بين صنفين بتوقف أحدها على الآخر أو يرتبط به ارتباط تضايف . فأحياناً يكون أحد الصنفين بالنسبة إلى الآخر مشتملا على عضو واحد ، بينا الآخر يشتمل على أكثر من عضو ، وقد يكون كلاها مشتملا على عضو واحد فحسب ، فمثلا علاقة الأب بالإن التضايف فيها بين كثير وواحد ، والعلاقة بين زوج والعلاقة بين الإن والأب التضايف فيها بين كثير وواحد ؛ والعلاقة بين زوج وزوجة في الزواج الموحد هي علاقة واحد إلى واحد ، وتسمى مجموعة الأفراد وزوجة في الزواج الموحد هي علاقة واحد إلى واحد ، وتسمى مجموعة الأفراد الداخلة في أى صنف من الصنفين ، في الأول باسم مجال الصنف ، وفي الآخر باسم

<sup>(</sup>۱) راجع كنابتا « المنطق الصورى الرياضي» صفي ٢٨٣ — ٢٩٣ ، القاهرة سنة ١٩٦٢ .

مجال المعكوس، فمثلا في الصلة بين الأب والإبن مجال الأب هو مجال الإضافة ومجال الإبن الذي يضم أكثر من عضو هو مجال « معكوس الصلة » converse domain ، وكذلك الحال بالنسبة إلى بقية الأمثلة السابقة . فإذا كان مقدار الأعضاء الداخلة في المجال ومعكوس المجال هو الواحد فإن الإضافة تسعى هنا «مشابهة » أو إضافة المشابهة . فالصنف الواحد يقال عنه إنه مشابه لآخر إذا كانت هناك إضافة الواحد والواحد ، وأحدها المجال والآخر المجال المعكوس . ومن الممكن أن يبرهن بعد هذا :

أولا: على أن أى صنف مشابه لنفسه ، أى توجد إضافة الواحد والواحد بينه وبين نفسه وهذا طبيعى:

وثانياً : أنه إذا كان بين الصنف ا والصنف ب مشابهة فستكون بين الصنف ب و ا ؟

وثانثاً: إذا كانت الصلة أو الإضافة مشابهة بين اوب، وهي عينها بين بوح، كانت الإضافة مشابهة أيضا بين اوج. وفي الحالة الأولى تسمى خاصية الإضافة باسم الانعكاس reflection أى تكون معكوسة على نفسها. وفي الحالة الثانية تكون تماثلية (أى أن خاصة هذه الإضافة هي التماثل). فمثلا في حالة «زوج له» فإنه إذا كان على زوجا لفاطمة، فإن فاطمة «زوج» لعلى . وفي الحالة الثالثة خاصة الإضافة هي التعدى فإذا انتقلت الإضافة من ا إلى ب، ومن بالى ج، انتقلت من ا إلى ج فمثلا إذا قلنا لا أكبر من ه، وه أكبر من ٢، وطبعا هذه الإضافة ليست تماثلية كما هو واضح.

وعلى هذا نجد أن إضافة المشابهة تتضمن إذن هذه الخصائص الثلاثة : الانعكاس والتماثل والتعدى فلننظر بعد هذا في كيفية تحديد انتساب صنف من

الأصناف إلى مجوعة ما كبرى . فمثلا صنف وليكن صنف السداسات : كيف ينتسب إلى الصنف ٦ أو إلى المجموعة الكبرى ٦؟ لتعيين هذا ننظر في خاصية الإضافة فإذا وجدناها المشابهة كان هذا دليلا على أن الصنف المذكور ينتسب إلى المجموعة الكبرى المعلومة . فمثلا إذا نظرنا في فكرة الأزواج في بلد كاثوليكي فإننا سنجد أن عدد الازدواج سيكون قطعاً هو عدد الزوجات، وهذا يجعلنا نضيف هذه المجموعة التي هي مجموعة الزوج والزوجة إلى طائفة كبرى هي طائفة العدد، أو طائفة الأزواج بوجه عام . وكذلك الحال لو نظرنا في أصناف أخرى فإننا نستطيع بواسطة خاصة المشابهةوحدها أن نعين الصنف الأكبر الذى يتنسب إليه هذا الشيء موضوع بحثنا.فإذا ما استطعنا هذا فإننا نستطيع أن نحدد فكرة العدد على هذا الأساس . فيمكن بعد هذا وبعد التفرقة التي وضعناها في البدء بين المجموعة المعينة وبين العدد أن نحدد العدد بأن نقول أولاً : ﴿ عدد أَى صنف هو الصنف الشامل لكل الأصناف المشابهة له » فمثلا عدد الصنف خماس هو الصنف الشامل لكل الخاسات المكنة . وحتى الآن لم نستخدم اللفظة خمسة أى العدد، وإنما نتحدث بعد عن الأصناف وعدد الأصناف لا عن العدد المجرد. ولكي نخطو هذه الخطوة الأخيرة لا بدلنا أن نلجأ إلى تعريف قد يبدوفي الظاهر غير سليم ولكنه سليم في الواقع فنعرف العدد بأن نقول: ﴿ العدد هُو أَي شيء يكون عدداً لصنف ما » . والخطأ الظاهري لهذا التعريف أننا استخدمنا المعرف في التعريف ولكنه خطأ ظاهري فقط ، لأن كلة عدد الأولى ليست هي كلة عدد الثانية . فمثلا إذا قلنا « الإنسان هو مجموع أفراد الإنسانية » فهذا التعريف سليم مع أننا استخدمنا كلة «الإنسانية» في التعريف الأصلي . والمسألة هنا هي مسألة استخدام صفة للدلالة على أنها عبارة عن مجموع صفات مختلفة . فالعدد سيكون تبماً لهذا هو عدد أي صنف ، فمثلا ه ستكون عدد أصناف الخاسات ، وعلى هذا فسيكون التعريف صحيحاً ، ف ه هي إذن شي. يكون عدماً لصنف الخاسات .

وهذا التعريف لا ندرى بعد هل ينطبق على الأعداد المتناهية واللامتناهية على السواء، بل علينا أن ننظر في الحالة بالتفصيل لكي نتبين كيف نستطيع الوصول إلى أي عدد كان . ومن ناحية أخرى كيف نحدد الأعداد كلها ككل بصرف النظر عن أنها كيات متناهية أو لا متناهية . ونحن قد رأينا في الأفكار الأولية عند بيانو أننا نستطيع بواسطتها أن نحدد معنى العدد الطبيعي وسلسلة الأعداد الطبيعية . فبهذه الأفكار الأولية : الصفر -عدد - تال ل نستطيع أن نستخرج سلسلة الأعداد الأولية باسرها . ولكن يحسن بنا بعد هذا أن ننظر هل من المكن إيجاز هذه الأفكارالأولية ومن ناحية أخرى هل يتيسر تحديدها فقد قلنا إنها أولية أي غير قابلة للحد والبرهنة . فلننظر في صحة هذا القول فضلا عَن أننا قد وجدنا من ناحية أخرى أن المصادرات أو المبادىء الخمسة التيوضعها بيانو يمكن أن تفسر عدة تفسيرات فعلينا أن نبحث في تحديد هذه المبادي. الخمسة أو المصادرات الخمس لكي نقصرها على نوع واحد من التفسير. ومن ناحية أخرى علينا أن ننظر فيها علنا نستطيع أن نوجزها أو نسقط بعضها منها لأنه لا مدعاة بعد لها . فنقول إننا إذا أردنا مثلا أن نصل إلى العدد ٢٠٠٠ر١٠٠ فإننا نستطيع ابتداء من الصفر باعتباره فكرة أولية واعتمادا على فكرة تال له وفكرة العدد أن نسير خطوة فحطوة من عدد ع إلى تال له ع + ١ وهكذا باستمرار حتى نصل بطريق التجربة إلى العدد ١٠٠٠،٠٠٠ . ولكن هذه الطريقة قد لا تكون متيسرة فضلا عن أنها تجريبية فقد لا تكون متيسرة أو هي بالفعل كذلك فيما يتصل بالأعداد اللامتناهية إذ أن اللامتناهي لا يمكن الفراغ منه . وثانيًا أننا نريد تعريفًا يشمل كل أحوال العدد بصرف النظرعن أنه متناه أو غير متناه ، والطريق للوصول إلى هذا هو المصادرة الخامسة من مصادرات بيانو ، والتي يقوم عليها الاستقراء الرياضي mathematical induction وهذه قد أخذناها

في البدء على أنها مبدأ ولكننا هنا نريد أن نأخذها على أنها تعريف - أي شيء نبدأ منه . فإذا كانت هناك صفة أو خاصة تتعلق بصغر وتتعلق بعدد ما ثم بالتالي لهذا العدد فإنها تكون منطبقة على كل الأعداد على السواء أي بعبارة أخرى أننا نستطيع ابتداء من الصفر ، وعدد أيا كان نستطيع أن نعينه ، ثم التالي لهذا العدد أن نحكم حكما علماً على كل الأعداد المكنة . وبهذا يتيسر لنا أن نحكم على الأعداد المتناهية واللامتناهية على السواء. ولكي نقوم بهذا يحسن أن نقدم أولا طائفة من التعريفات. فيقال أولا إن خاصة ما وراثية إذا كانت تنتسب إلى عدد ما ثم إلى هذا العدد + 1 أي والتالي له . فمثلا لنفرض أن لدينا العدد ع له خاصية ما فاذا كانت هذه الخاصية تتعلق أيضاً برع + ١ فانها تسمى حينثذورائية أى تنتقل من ع والتالي لها إلى بقية الأعداد التالية في سلسلة الأعداد المتوالية . ويسمى الصنف وراثياً إذا كان ع عضواً فيه و ع + ١ عضواً فيه كذلك . فإذا اعتبرنا أن ع مشــلا هي العدد ١٠٠٠ فإن جميع الأعداد التالية لـ ١٠٠٠ ابتداء من ١٠٠٠ + ١ ، ١٠٠٠ + ٢ . . . . الخ تكون فيها هذه الصفة وراثية أى ما ينطبق على ١٠٠٠ ينطبق على سلسلة الأعداد التالية ابتداء من١٠٠٠ وإذا جعلنا ع صفر فستكون الخاصـة وراثية بالنسبة إلى كل الأعداد ما دام صفر هو العدد الأول الذيلا يسبقه أي عدد آخر .

والصنف الذي يكون متعلقاً بالعدد كنقطة ابتداء له يسمى صنفاً استقرائياً sinductive class وصفر + 1، مم بقية الأعداد التالية أى في الواقع من كل الأعداد المكنة ولكننا لم نصل بعد إلى هذه النتيجة بطريقة منطقية ولننظر في كيفية التعبير عنها بطريقة منطقية وهذا نستطيع القيام به بأن نسميه كتعريف ثان باسم « ذرية العدد » posterity ، وتعرف الذرية بأنها عبارة عن مجموعة الأعداد ابتداء من عدد ما بالنسبة إلى

الإضافة «سلف له » أو سابق له — فإذا نظرنا بعد هذا فى ذرية العدد صفر أى هذا الصنف الاستقرائى لوجدنا أنها تشمل صفر وصفر + ١ و ١ + ١ . . . الخ أى سلسلة الأعداد الطبيعية المتوالية . وهذا يمكن أن نقوم به بطريقة تجريبية بأن نحدد ذلك على أساس أن نقول إن الأعداد هى ما نصل إليه إذا ما سرنا ابتداء من الصفر خطوة فخطوة وهكذا باستمرار . ولكن قولنا خطوة فخطوة وهكذا باستمرار ليس تعبيراً وانحاً ولهذا نستبدل به كلة ذرية التي هى تعبير منطقي واضح موجز يعبر عن هذا المعنى منطقياً . وعلى هذا نستطيع أن نعرف سلسلة الأعداد الطبيعية هى ذرية صغر بالنسبة إلى الإضافة : السالف مباشرة (التي هى معكوسة تال ل) » .

وفي هذا التعريف يظهر أننا عرفنا إحدى الأفكار الأولية التي قال بها بيانو بواسطة الفكرتين الأخريين. فكلمة عدد عرفناها بواسطة صفر وبواسطة تال أو سالف له (والمسألة واحدة) وبهذا نكون قد وفرنا إحدى هذه الأفكار الثلاث، ومن ناحية أخرى قد وفرنا كذلك مصادرتين من المصادرات الجمس لبيانو ألا وها: الأولى والخامسة. وكأننا بهذا قد وفرنا مصادرتين المصادرة الأولى والخامسة ؛ أما المصادرة الثانية فلا تزال قائمة ونستطيع أن نعبر عنها في صورة أخرى بأن نقول: كل عدد له عدد طبيعي يتلوه.

وبعد هذا نبحث فى تعريف الفكرتين الأخريين: فكرة الصفر وفكرة تال له . ولكى نقوم بهذا نستطيع أولا أن نعتمد على تعريفنا للعدد حيث قلنا إن العدد هو أى شى ويكون عدداً لصنف ما ، وهذا الصنف سيكون شاملا لكل الأصناف المشابهة له. فعددالصفرسيكون إذن عددصنف بلاأفراد (أو بلاأعضاء) وذلك لأنصنف الصغر لا يشمل أى فرد فهوصنف العدم . وسيكون عدد الصغر إذن هو ذو عضو واخداًو فرد واحد ألا وهو صنف الصغر نفسه وهو صنف بلا أفراد وفارق كبير بين عدد الصنف وبين الأفراد الداخلة في هذا الصنف . فعدد الصنف واحد وهو صنف الصفر أما الأفراد الداخلة في هذا الصنف فمعدومة أى لا توجد أعضاء لصنف الصفر ؛ ولكن عدد الصفر له صنف واحد هو الصنف الذي لا أفراد له . وعلى هذا يمكن أن نعرف الصفر بأنه : « هو الصنف الذي عضوه الوحيد هو صنف الصفر ( وهو صنف لا أفراد له ) »

بقى بعد هذا أن تحدد الفكرة الثالثة والأخيرة وهي فكرة: « تال ل » ولتحديد هذه الفكرة نفترض وجود صنف ولنسمه « 1 » به أفراد عددها ع ، ولنفرض أن لدينا صنفاً آخر وليكن س ، أفراده ليست داخلة في ع ( أو من بين أفراد ع) وعلى ذلك فإن 1 + س يكون صنفًا تاليــًا للصنف 1. وبهذا نستطيع أن نعرف التالي ل بقولنا « التالي لعدد الحدود في الصنف ١ هو عدد الحدود في الصنف المكون من ا مع س ، حيث س هي أي حد لا ينتسب إلى الصنف 1 » (أي خارجه ) . وبهذا إذن نكون قد استطعنا أن تحدد بالدقة وبالتعريف الأفكار الثلاث الأولية التي قال بها بيانوكما أننا استطعنا أن نتخلص من مصادرتين من مصادراته .وفي وسعنا بعد هذا أن نتخلص أو أن نفهم بوضوح معنى بقية المصادرات ، إذ الباقى لدينا ثلاث . أما المصادرة القائلة بأن أى عدد له تال-وهي المصادرة الثانية - وكذلك المصادرة الرابعة القائلة بأن صفر لايمكن أن يكون تاليًا لأى عدد فيفهمان بسهولة وليسا في حاجة إلى برهنة لكي يمكن أن يدركا بوضوح. وأما المصادرة التي تحتاج إلى شيء من العناية فهي المصادرة القائلة بأنه لا يمكن أن يكون لعددين تال واحد ، إذ أن ثمة مشكلة تتصل بهذه للسألة تنشأ حينًا نفترضأن الأعداد متناهية أو إننا بازاء كميات محدودة . أما إذا كنا بازاء كميات لا متناهية أو عدد لا نهائى فإن المشكلة لا تقوم لأننا إذا فرضنا أن الدينا عددين وأن الكيات لامتناهية فإننا نستطيع باستمرار أن نفترض أن ثمة

أعداداً خارجة وبالتالى فإننا إذا فرضنا أن إحدى الكيات هي 1 والأخرى ف فإن 1 + 1 سيكون عدداً آخر غير ب + 1 ، لأن ثمة أعداداً أخرى خارجة ما دامت الأعداد لامتناهية اللهم إذا كانت 1 = ب. ولكن إذا كنا بإزاء أعداد متناهية ، بأن كان قدر الأعداد هو ١٠ مثلاً ولاشىء خارجها فإن العدد التالى لـ ١٠ سيكون ١١ ولا وجود له أى يساوى صفر . وكذلك العدد التالى لهذا العدد وهو ١٢ سيكون بلا أفراد ، فسيكون إذن صفراً ، وإذن ستكون صنف الصفر .

ومن هذا يتبين إذن أن هذا المبدأ الثالث من مبادى، پيانو الحمسة لا يكون صيحاً إلا إذا كانت سلسلة الأعداد لا متناهية ؛ فلنفترض أنها الآن لا متناهية . والنتيجة لهذا كله إذن أنناقد استطعنا أن نحدد معنى الأفكار الأولية الثلاثة التى قال بها پيانو كما استطعنا من ناحية أخرى أن نحدد المبادى، الحمسة وأن نرد بعضها إلى بعض . وفي وسعنا بعد هذا أن نحدد كل المسائل الرياضية مهما ارتفعت درجتها في التطور والتجريد والتعقيد ، ما دمنا نرى أن الرياضيات تقوم بأسرها على الحساب ، والحساب يقوم كله على فكرة الأعداد الطبيعية . وليس من الصعب بعد هذا أن تطبق هذه التعريفات في الرياضيات العايا وفي بقية أجزاء الرياضة مما ليست بحساب أو بجبر أو بهندسة مستوية كما بيّس ذلك رسل الرياضة مما ليست بحساب أو بجبر أو بهندسة مستوية كما بيّس ذلك رسل في كتابه : « مبادى ، الرياضيات » .

وفى وسعنا بعد هــذا أن نعمم هذه القاعدة التى وصلنا إليها وهى قاعدة الاستقراء الرياضى . ويكفى من أجل هذا أن ندلى بالتعاريف التالية التى وضعها فريجه وهى أن نفترض خاصة مثل « ف » فنجد :

١ - الخاصة : يقال عنها إنها «ف» وراثية في حالة ما إذا كانت تنتسب إلى الحد «س» ، فإتها تنتسب إلى «ص» .
 إلى «ص» .

٢ — والصنف بكون ف — وراثياً إذا كانت خاصته المحدة (ف) وراثية .

" - والحد «س» يقال إنه ف - سلف المحد «ص» إذا كانت «ص» لها كل خاصة ف - وراثية تملكها «س» بشرط أن تكون «س» حداً له الإضافة « ف » . الإضافة « ف » .

٤ -- وذرية « ف » للحد « س » هي كل الحدود التي يكون فيها « س »
 « ف -- سلفاً » .

وعلى هذا فالاستقراء الرياضي يقوم إذن كما يقول رسل على أساس تعريفات تفترض افتراضاً. وليس بصحيح إذن ما ذهب إلى الرياضيون من قبل فى أواخر القرن الماضي وأوائل هذا القرن وعلى رأسهم بوانكاريه من أن ثمة مبدأ يقوم عليه الاستقراء الرياضي ؛ مبدأ سماه بوانكاريه باسم «البرهان بالإنابة» عليه الاستقراء الرياضي ؛ مبدأ سماه بوانكاريه باسم «البرهان الإنابة» نزعمه بوانكاريه ، فكل هذه تجديفات لم تصل إلى فهم طبيعة البرهنة الرياضية وإنما المسألة تقوم على أساس تعريفات نضعها في البدء ، ثم نستنج منها كل ما يتلوه . وليست الرياضيات إذن غير طائفة من التعريفات التي نضعها أولا ثم نستخلص منها فيا بعد كل الخواص التي يمكن أن تستخلص . وعلى هذا فكما يقول رسل إن الاستقراء الرياضي معناه بطريقة عامة شعبية أن من الممكن أن نطبق ما ينطبق على سلسلة من المتناليات ، على صلة الأول بالأخير ،

بعنى أنه ما دمن نستنج من التوالى فإننا نستنج أيطاً من نقطة البدء إلى نقطة النهاية. فإذا كالت نقطة البد، «صفر» و نقطة النهاية عدداً ما على أساس افتراض أن الأعداد لامتناهية ، فإن ما ينطبق على الأعداد المتنالية ينطبق بالتالى من الصفر إلى هذا العدد المفروض ، ويصور هذه المسلة بقطار مركب من عربات كثيرة فإذا أعطت القاطرة الدفعة الأولى تحركت أولى العربات ثم التالية وهكذا حتى نصل فى النهاية إلى تحرك العربة الأخيرة ؛ فكان الحركة التى تعطيها القاطرة للعربة الأولى تنتقل إذن من القاطرة إلى العربة ، وكذلك الحال هنا في حالة الاستقراء الرياضي في كان ما ينطبق على هذا العدد الأول في صلته بما يتلوه ينطبق على هذا العدد الأول في صلته بما يتلوه ينطبق على هذا العدد الأول في صلته بالعدد الأحير ، هذا إذا افترضت في صلته بالعدد الأخير ، هذا إذا افترضنا الأعداد متناهية . أما إذا افترضت في صلته يعد الذي قال به كنتور لامتناهية فيجب أن ببحث عن مبدأ آخر هو ذلك الذي قال به كنتور وهم فكرة اللامتناهيات أو ما بعد المتناهي .

# ۱۸ — الترتيب:

فكرة الترتيب من الأفكار الرئيسية في كل الرياضيات ، إذ تقوم كلها فيا عدا بعض أحوال قليلة على أساس هذه الفكرة . وليس الأمر مقصوراً على الأعداد الصحيحة بل وأيضاً ينطبق على الأعداد الكسرية والأعداد السالبة والأعداد المتخيلة في بعض الأحوال . كما يلاحظ أن هذه الفكرة تلعب أخطر دور كذلك في الكيات المتصلة ، فالنقط في ترتيبها بعضها إلى بعض في المستوى لا بد أن تخضع لترتيب خاص ووفقاً لهذا الترتيب تقوم وظيفتها . وكذلك المستقيات المتقاطعة في نقطة ما ، لا بد أن تخضع أيضاً لترتيب ، والترتيب فكرة اعتبارية خالصة ، أي ليس هناك ترتيب يجب أن يؤخذ دون أي ترتيب آخر ، إنما الأمر يتوقف على وجهة نظر الشخص المرتب لا على

الأشياء المترتبة في ذاتها . فإذا نظرنا مثلا في الأعداد الطبيعية وجدنا أن من المسكن أن ترتب على أساس صفر ، ١ ، ٢ ، ٢ . . الخ أو على أساس البدء بالأعداد الفردية ، ثم نتاوها بالأعداد الزوجية : أو البدء بعدد زوجى ثم بالأعداد الفردية التي هي مضاعف العدد ٣ مرات وهكذا باستمرار . . وكذلك الحال في تحديد النقط في المستوى : قد تكون النقطة متحددة بإحداثيات قوامها أعداد صحيحة أو تكون محددة بإحداثيات ذات قيم كسرية ، وأحياناً بإحداثيات قوامها كيات صاء . . إلى آخره . فالأمر إذن أمر وجهة النظر التي ننظر من خلالها إلى الترتيب ونيس الأمر إذن متعلقاً بالأشياء المرتبة في ذاتها .

ولتحديد خاصة الترتيب لا بد لنا أن نراعى صفات معينة ، وهذه الصفات يمكن أن تستنتج من النظر في الإضافة « سابق وتال » . فإذا نظرنا في هذه الإضافة وجدنا أنها تتصف بالصفات الثلاث التالية :

١ — أنه إذا كانت إسابقة على ب ، فلا يمكن أن تكون ب سابقة على اوكذلك إذا قلنا مثلا : ١ أكبر من ب — فلا يمكن أن تكون أيضاً ب أكبر من ١ — .

ولكن ثمة أحوالا ترتد فيها الإضافة على نفسها ، فني حالة الأخ مثلا : إذا كان 1 أخاً لـ س ، فإن س أخ لـ 1 . فالخاصة تسمى لا تماثلية فى الحالة الأولى ، وفى حالة الأخ تعتبر تماثلية .

وإذا كانت إسابقة على ب ، ب سابقة على ح ، فإن إسابقة على
 وكذلك الحال إذا قلنا أكبر من ... إلى آخر هذه الإضافات التي إذا انتقلت من إلى ب ومن ب إلى ح انتقلت أيضاً من إلى ح . وهذه الإضافة هي الإضافة المتعدية

٣ - قالتًا: لا بدأن يكون أحد العددين سابقاً والآخر تالياً ، في هذم الإضافة . وكذلك الحال إذا ما أخذنا أي عددين فلايد أن يكون أحدها أكبر من الآخر . هذا في حالة الأعداد الحقيقية ، أما في حالة الكميات التخيلية المركبة فليست الحال كذلك. وإذا نظرنا في لحظات الزمن فلابد أن تكون إحدى اللحظات أكثر بكوراً من لحظة أخرى ، ولكن بالنسبة إلى حادثين قد يكونان في حالة معية simultanéité ، فإذا كانت الإضافة تقتضي أن بكون أحدها الخواص الثلاثة مي التي إذا توافرت كونت تركيباً مرتباً ، وكل ترتيب لا بد **بالتالى أن يكون متصفاً بهذه الخواص الثلاث . فإذا أخذنا مثلا سلسلة الأعداد** الطبيعية ١ ، ٢ ، ٣ ، ٤ ، ٥ ، ٦ . . الخونظرنا في الإضافة « أقل من » وجدنا أنها تتصف بهذه الخواص الثلاث: فهي أولاً لاتماثلية لأنه إذا كانت ١ أقل من ٢ ، فإن ٢ ليست أقل من ١ ، وهي ثانيًا متعدية لأنه إذا كانت ١ أقل من ٢ ، و ٢ أقل من ٣ ، فإن ١ أقل من ٣ ، وهي ثالثاً مرتبطة فأحدها أكبر من الثاني في أي زوج أخذناه منهما .

# ١٩ — أنواع الأعراد :

انتهينا فيما تقدم إلى تعريف العدد ثم تعريف التدالى ثم تعريف الترتيب، ولكننا لم نتوسع بعد في معنى العدد بل اقتصرنا تقريباً في كل نظرنا على العدد الطبيعى. فعلينا الآن أن ننظر نظرة إجمالية عامة في كيفية تعريف بقية امتدادات فكرة العدد وهي: الأعداد السالبة والموجبة ، ثم الأعداد الكسرية، ثم الكيات الصاء irrationnelle ثم الكيات التخيلية المركبة.

وحتى عهد رسل وفريجه لم تكن هذه الامتدادات قد حللت تحليلا دقيقاً

بل أخطأ الباحثون في تحليل معناها لأنهم ظنوا أنها ليست سوى أنواع داخلة تحت جنس واحد ، ويمكن رد بعضها إلى بعض في نهاية الأمر ، فقانوا عن العدد الموجب إنه ليس شيئاً آخر غير العدد الذي بغير علامة فمثلاً العدد + ١ هو بعينه العدد ١ . وقانوا عن الكسور إذا كان المقام فيها العدد ١ إنها هي بعينها الأعداد الصحيحة المسكونة للبسوط ، فمثلا مج هي بعينها ٥ . والأعداد أو الكيات الصاء هي الكيات الجذرية أو المنطقية rationnella وذلك لأن العدد الأصم وليكن ٧٦ هو بعينه كسر بين كسرين أحدها أكبر منه والآخر أصغر منه . ولنأخذ مثلا النسبة التقريبية ١٤١٥ منه العدد الأصم وعبارة عن عدد كسرى أصغر من ١٤١٦ من ١٤١٥ وأكبر من ١٤١٥ من ٢٠١٤١٥ وأكبر من عدد كسرى أصغر من ١٤١٥ وأكبر من ١٤١٥ وأكبر من عدد كسرى أصغر من ١٤١٦ و الكراث وأكبر من عدد كسرى أصغر من ١٤١٥ وأكبر من ١٤١٥ وأكبر من ١٤١٥ وأكبر من عدد كسرى أصغر من ١٤١٥ وأكبر من ١٤١

وعلى هذا جعلت الأعداد الصماء نوعاً يدخل ضمن الأعداد الكسرية وبالتالى الأعداد الصحيحة . وتكون من مجموع هذه الأعداد كلها : الصحيحة والموجبة والسالبة والكسرية والصماء ما يسمى بمجموع الأعداد الحقيقية real numbers وذلك في مقابل النوع الآخر من الأعداد وهو الأعداد التخيلية المركبة هي عبارة عن عدد تخيلي مع عدد حقيقي ، والعدد التخيلي هو عبارة عن جذر أى عدد سالب . ونشرح هذا قليلا فنقول : إن جذر العدد السالب وليكن جذر — ا هذا هو ما نسميه باسم المقدار التخيلي ومعنى هذا أن  $\sqrt{-1} \times \sqrt{-1} = -1$  وعلى هذا فإن  $\sqrt{-1}$  وفي استطاعتنا بعد هذا أن نحدد مقدار  $\sqrt{-1}$  بوصفه بواسطة جذر  $\sqrt{-1}$  لأن المراد في النهاية الوصول إلى  $\sqrt{-1}$  بوصفه الوحدة التخيلية .

فإذن الوحدة ستكون جذر  $-1(\sqrt{-1})$  ولنرمز لها بالحرف ت فإذا بحثنا بعد هذا في قوى الوحدة التخيلية وجدناها : =-1 =-1 =-1 =+1 =-1 =-1 =-1 =-1

1+=^ご

وتستمرالعملية علىالتوالى فى دورات رباعية . والأعداد التخيلية المركبة هى التى يكون فيها جزء حقيقى وجزء تخيلى مثل ا + ت ب ، وتسمى الكميتان التخيليتان المركبتان اللتان لا تفترقان إلا بواسطة العلامة السابقة على الجزء التخيلية بأنهما كميتان مترافقتان conjugate ولجمع وضرب الكميات التخيلية المركبة المترافقة سنصل إلى كميات حقيقية . فمثلا إذا جمعنا :

ت' = - ت

۱+ ت ب + ۱ - ت ب = ۱۲ (وهو عدد حقیق)
 وكذلك إذا ضر بنا ال كميتين فأصبحتا

 $^{1}$  +  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -

والقسمة تتم كما يلى — وتستعمل دائمًا فى تحويل كسر مقامه تخيلى إلى كسر آخر مقامه حقيقى وذلك يتم بضرب البسط والمقام فى مرافق المقام : —

 $<sup>(^{7} \</sup>cup \times ^{1}) - ^{7} = ^{7} [ \cup \times \overline{^{1}} - ^{7}] - ^{7}] - ^{7}[ \cup \times ^{1}) - ^{7}[ (^{1})]$ 

$$\frac{7+c}{7+c} = \frac{7-c}{(7-c)} = \frac{7-c}{7-c} = \frac{7-c}{7-c}$$

ونستطيع بعد هذا — وفقاً لما وصلنا إليه من تحديدات حتى الآن لمعنى العدد والإضافات وخواص الإضافات — أن نعرف هذه الأنواع من الامتداد للعدد تعريفات دقيقة وفقاً لفكرة الإضافة وخواص الإضافة خصوصاً فكرة التضايف المشترك، ولنبدأ بالأعداد السالبة والموجبة فنقول: إننا لو فرضنا عددين أحدهما موجب والآخر السالب وليكن الواحد + 1 والآخر — 1 فمن الواضح أولاً أن مجال أحدهما معكوس مجال الآخر، ومن الواضح ثانياً أن العدد + 1 والإضافة الموجودة بين ع + 1 ك ع ، مع افتراضنا أن ع أى عدد ، وأن العدد — 1 هو الإضافة الموجودة بين ع ك ع + 1 ، وبتعميمنا لهذه القاعدة فإننا نستطيع أن نقول أننا لو أخذنا + م فإنه يعرف بأنه الإضافة القائمة بين فإننا نستطيع أن نقول أننا لو أخذنا + م فإنه يعرف بأنه الإضافة القائمة بين

ع + م 6 ع وأن — م هي الإضافة القائمة بين ع 6 ع — م. والمشاهد في هذه الإضافة أنها متصفة بصنه النضايف المشترك على أساس الواحد والواحد ، لأنها نسبة ثابتة قائمة دائماً بين ع + م 6 ع ، أو في حالة السلب بين ع و ع + م . وفي هذا كله يشاهد أن + م أو — م تدل على إضافة ولا تدل على عدد مفرد قائم بذاته ، ومن هنا الاختلاف بين + م ثي م أو + 1 ك 1 إلى آخره . فالواقع أن ثمة فارقاً كبيراً بين + م و م وهذا ظاهر من كون الأول إضافة والناني ليس بإضافة .

• ٢٠ — ولنبحث بعد هذا في الأعداد الكسرية وهي تكون طائفة أكبر أهمية من الناحية المنطقية من طائفة الأعداد السالبة والموجبة وقد بحثها خصوصاً من ناحية المقياس هويتهد في كتاب "Principia Mathematica" ولكن رسل يحاول أن يعرفهامن ناحية ما هي عليه لامن ناحية وظيفتها الأصلية في المقياس لأن الأصل في استخدامالكسور هو استخدامها في المقياس ، ولتعريفها — ولنفرض الكسر ألى الكسر هو الإضافة الموجودة بين س و ص بحيث تكون م ص = مه س . ولو نظرنا في هذه الإضافة وجدنا أنها إضافة ثابتة متضايفة مشتركة من نوع الواحد والواحد ؛ هذا بشرط ألا تكون س أو ص العدد صفر ، وفيا عدا هذا كما سيتبين بعد قليل نجد دائمًا أن الكسري هو الإضافة الموجودة بين س ، ص محيث تكون م ص = ن س . فإذا نظرنا بعد هذا في الكسور التي يكون المقام فيها العدد ١ فإننا سنجد أن الكسر وليكن 🖵 هو الإضافة الموجودة بين س و ص بحيث تكون م ص 😑 مه س أو العكس س = م ص . ومن الواضح أن هذه الإضافة متضايفة مشتركة وأنها من نوع الواحد والواحد لأن القيم هنا متعينة أو معلومة ، بينما العدد م فقط لا يمبر عن أية إضافة بل هو عدد مفرد ، فليس بصحيح إذن أن الكسور التي تكون مقاماتها الوحدة هي بعينها البسوط .

أما إذا كان الكسر بسطه صفر على صورة منح فإنه يعبر عن إضافة وهذه الإضافة قيمتها صفر ، ولكن هذا الصفر ليس هو الصغر الجد الأعلى للأعداد إنما يعبر عن نسبة لو أخرجنا مقدارها لأنتجت صفراً ، وهذه الإضافة في هذه الحالة إضافة ثابتة متضايفة مشتركة ولكنها من نوع الواحد والكثير one-many . أما إذا جعلنا الصفر هو المقام على الصورة مِنْ فإن لدينا هنا نسبة لا يمكن أن يعبر عنها بأى عدد متناه والذلك تسمى باللانهاية ويرمز إليها هكذا œ وهنا يلاحظ أن اللامتناهي هنا هو اللامتناهي المستخدم عادة في القيم الرياضية وقيمته ضليلة جداً حتى أن من المكن استبعاده - مخلاف اللامتناهي الكنتوري فهذا على أخطر درجة من الأهمية في الرياضيات ولولا ضيق للقام لتحدثنا عنه . ومن المشاهد جلياً أن الكسر في هذه الحالة يعبر عن إضافة ثابتة مشتركة من نوع الكثير والواحد . ولو نظرنا بعد هذا في قيمة الكسور من حيث الكهر والصغر فإننا سنجد أننا هنا أيضاً بإزاء إضافات ولكنها إضافات لا يمكن أن نجد بينها تتانياً مباشراً ، فإذا أخذنا مثلا من على يكون الكسر أَ أقل من الكسر " فإننا سنجد دأيمًا أنه لا بد من وجود كسور متوسطة بين أي كسرين أخذتهما مهما كان من قرب تساويهما بحيث لا يمكن الفراغ من النسبة القائمة بينهما . والدليل على ذلك أن ملت هو أكبر من م وأقل من ي . وهذا مايسمي باسم اللامتناهي وفقاً لما هو معروف في اللامتناهي المادى غيرالكنتورى باسم بديهية اللامتناهي . وتسمى السلسلة التي من هذا النوع باسم السلسلة المكتظة compact أي التي يوجد بينها دائمًا وإلى ما لانهاية

كسور أياً ما كانت هذه الكسور ومهما اقترب التساوى بين كسر وكسر آخر.

11 - وهنا لصل إلى القسم الثالث الذى هو أطرف هذه الأنواع وهو الأعداد الصاء. وقد اكتشنت أولا عن طريق الهندسة حينا بحث فيثاغورس فى قطر المربع لكى يقيسه فوجد أن هذا القطر بتحدى فى قياسه أحياناً كل الحساب وذلك حينا يكون الضلع مساوياً للوحدة. فإن القطر فى هذ الحالة سيساوى ٧٦، ولا نستطيع أن نستخرج كسراً أياً كان يعبر عن ٧٦ ومن هنا سمى بالعدد ولا نستطيع أن نستخرج كسراً أياً كان يعبر عن ١٦٧ ومن هنا سمى بالعدد الأصم . وقد برهن على استحالة وجود هذا الكسر إقليدس فى القالة الثالثة عشرة من كتاب أصول الهندسة ، القضية رقم ١١٧ والبرهان واضح بسيط ولذا يجب أن نعرضه .

ن م عدد زوجی

ن م عدد زوجی لأن مربع أی عدد فردی بجب أن یکون فردیاً کذلك. . م تقبل القسمة علی ٤ لأننا لو فرضنا أن ص نصف م

فإن م ستساوی ۲ ص ، إذن م علی علی الذن ۲ مه علی علی فإن م ستساوی ۲ ص ، إذن م علی علی الذن م علی علی الذن مه علی علی الذن مه علی علی الدن الجذر التربیعی للعدد ۲ می ستکون إذن التربیعی للعد ۲ می ستکون إذن التربیعی للعدد ۲ می ستکون إذن التربیعی للعدن التربیعی للعد ۱ می ستکون إذن التربیعی للعد ۱ می ستکون التربیعی للعدد ۲ می ستکون التربیعی للعد ۱ می ستکون التربیعی للعدد ۱ می ستکون التربیعی للعد ۱ می ستکون التربیعی للعد ۱ می ستکون التربیعی للعد التربیعی للعد ۱ می ستکون التربیعی التربیعی للعد التربیعی للعد التربیعی الترب

٠٠ ٢ص = ٤ ال .. و = ٢ ال ٢٠٠٠ ال ٢ = الله

وفى كل هذه الأحوال نجد دائماً أننا مهما قسمنا البسط أو للقام على ٢ فإننا سنستمر خلال سلسلة لا تنتهى من الأعداد التي تنقسم على ٢ ولكن هذا مستحيل لأن أى عدد زوجى يقسم على ٢ ، لابد بعد عدد متناه من العمليات أن يفضى إلى عدد فردى . إذن لا وجود لمثل هذا الكسر، إذن لا يمكن أن يوجد مقدار مشترك هو أ-، إذن لا يوجد جذر للعدد ٢ .

ويقدم إقليدس برهاناً آخر أبسط من هذا بأن يقول: لنفرض أن الكيتين المشتركتين ها ١ و ٠ : ١ الضلع ، ٠ القطر . فلنرد هاتين الكيتين إلى أدنى قيمهما ، وذلك بالإتيان بالقاسم المشترك الأعظم وقسمته على كل من العددين فنصل حينئذ إلى عددين أحدها أولى بالنسبة إلى الآخر ، أى إذا كان أحدها فرداً فالآخر زوج والعكس بالعكس .

ولكن لابد أن تكون 1 في هذه الحالة — ما دامت عدداً زوجياً — عدداً فردياً . ولما كانت عدداً زوجياً فيمكن أن يرمز إليها بالرمز ٢ ع . وعلى هذا فإن :

$$\frac{7}{7} = 7 \qquad \cdots \qquad \frac{7}{7} = 7 \qquad \cdots \qquad \frac{7}{7} = 7 \qquad \frac{7}{7$$

٠٠. ا الحاع .٠. ا علد زوجي إذن علد زوجي .

ولكنناقلنا من قبل إنه عدد فردى — وهذا خلف ، إذن الفرض الأصلى غير صيح وهو أن تكون 1 كل مشتركتين ، إذن هما غير مشتركتين .

وقد ظهر هذا البرهان وهذه النتيجة وكأنهما تحسد من الطبيعة للرياضيات بإثباتها أنه ليس من المكن ردكل شيء إلى تعبير بلفة أو بدلالة الواحد، وكانت المسألة قد نشأت في البدء عن اعتبارات هندسية من حيث إيجاد قطرالربع الذي يكون ضلع المربع فيه يساوى الوحدة ، ولكنها امتدت في العصور الحديثة إلى الجبر فأصبحت جزءاً من التحليل . فلكي يمكن استخراج ١٧ علينا أن نفترض في هذه الحالة أن ثمية مجموعة من النسب يكون مربع كسر نصل اليه مما أخذنا أي مقدار ليكون الفارق بين العسدد ٢ وآخر مربع كسر نصل اليه مما يكون لا يزال أقل ٢ وليكن هذا المقدار مثلا واحد على ترليون — فانه لابد أن يستمر هذا الفارق موجوداً باستمرار . كما أننا إذا أتينا بكسور بطريقة تنازلية لكي نصل إلى جذر العدد ٢ فان الحد الأدني لمربع هذه الجذور سيكون دائماً لكن نصل إلى جذر العدد ٢ فان الحد الأدني لمربع هذه الجذور سيكون دائماً لن نصل إطلاقاً إلى تحديد هذا المقدار وهو ٧٠٠ .

ومن هنا نستطيع أن نمثل هـذه الحالة بوجود سلسلتين : إحداها تصاعدية مهما علونا فيها فلن يزيد مربع آخر كسورها عن العدد ٢ كا أن ثمة سلسلة أخرى تنازلية لن يقل الأدنى من كسورها عن العدد ٢ . ومن هنا قسم Dedekind الأحوال المكنة في هذه النقطة أى نقطة جذر ٢ أو ما يشابهها بأن سمى هذه النقطة باسم الشق ، وسمى فيما بعد باسم الشق الديديكندى . ويمكن أن تكون له أحوال أربع :

۱ — أن يكون للسكية العليا حد أدنى ، وأن يكون للسكية الدنيا حد أعلى ؛ وهذا لا يتيسر إلا بالنسبة للأعداد المترتبة أى الأعداد الطبيعية في ترتيبها الطبيعي : فمثلا بالنسبة إلى العدده في ترتيب الأعداد الطبيعية ستكون هي بعينها الحدا لأدنى للسلسلة العليا ، وستكون هي الحد الأعلى بالنسبة إلى السلسلة الدنيا .

- ٧ ــ أن لا يكون للعليا حد أدنى ، ويكون للدنيا حد أعلى .
- ٣ ــــ أن يكون للعليا حد أدنى ، ولا يكون للدنيا حد أعلى .

٤ — أن لا يكون للدنيا حد أعلى ، ولا للعليا حد أدنى ، وهذه الحالة الأخيرة هي الخاصة بالأعداد الصاء . ويمكن أن نسمي السلسلة الدنيا باسم « القطاع » segment فاذا كان له حد كان ذلك عدداً حقيقياً ، وإن لم يكن له حد كان ذلك عدداً الحقيقية والأعداد حد كان ذلك عدداً أصم . ومن هنا نستطيع أن نعرف الأعداد الحقيقية والأعداد الحقيقية الصاء والأعداد الحقيقية الجذرية كا يلى :

العدد الحقيق هو المكون من قطاع لسلسلة من الكسور تترتب وفقاً للمقدار .

والعدد الحقيقي الأصم هو القطاع الذي لا يكون له حد .

والعدد الحقيق الجذري هو المكون من القطاع الذي بكون له حد .

وهنا نصل أخيراً إلى الأعداد التخيلية فنجد أن الأصل في إيجادها هو حل المعادلات. فنحن نريد أن يكون في وسعنا أن نستخرج جذرين المعادلات التي من الدرجة الثالثة وهكذا ... وثلاثة جذور المعادلات التي من الدرجة الثالثة وهكذا ... ولكنا إذا اقتصرنا على الأعداد الحقيقية لم نستطع . فشلاً المعادلة ص المحاد عفر ، لا نجد لها أي جذر هو عدد حقيقي . ص الحراب عفر كا ص حاد عنو كا حاد ... ص حاد ... ص حاد ...

. . ص  $= \sqrt{-1}$  . و  $\sqrt{-1}$  عدد تخیلی ولیس عدداً حقیقیاً . و كذلك إذا أخذنا المعادلة الآتیة من الدرجة الثالثة  $\dot{m}$  -1 = صفر فإن هذه نیس لها غیر جذر واحد .

#### 

فاستخراج الجذرين الباقيين لن يتم إلا باستخراج الأعداد التخيلية .

ونستطيع أن نعرف وفقاً لما قلناه العدد التخيلي بأنه هو زوج مرتب من الأعدد الحقيقية. فيتصف إذن بالخواص التالية: أنه مكون من عددين حقيقيين . وثانياً: أن أحد العددين لابدأن يسبق الآخر بالضرورة لأن الزوج مرتب . وأنه لكي يكون أى عددين تخيليين متساويين فيجب أن يكون العدد الحقيقي في القسم الأول هو بعينه العدد الحقيقي في القسم الأول من الكمية الثانية وأن يكون العدد الحقيقي في القسم الثاني هو بعينه العدد الحقيق في القسم الثاني هو نعينه العدد الحقيق في القسم الثاني من الكمية الأخرى و يمكن تمثيل الأعداد التخيلية بواسطة الهندسة ، كا بين هذا من الكمية الأخرى و يمكن تمثيل الأعداد التخيلية بواسطة الهندسة ، كا بين هذا كلفورد في كتابه . Common sense of the exact sciences .

البرهنة فيها . ويلاحظ عليها ما يلى : أولا أن الرياضيات تقوم كلها على أساس طائفة البرهنة فيها . ويلاحظ عليها ما يلى : أولا أن الرياضيات تقوم كلها على أساس طائفة قليلة من الأفكار الأولية والمبادىء البسيطة التى تفترض افتراضاً بوصفها تعريفات . ثانياً أن الرياضيات فى تكوينها لا تخضع لأى شيء آخر غير العمليات المنطقية وليست الرياضة فى الواقع غير نماء لمنطق سابق . ثالثاً أن الاستدلال يتم في هذه الحالة وفقاً لما فى التعريف ولا يخرج عنه إطلاقاً ، وبعبارة أخرى أن هاهنا تحصيل حاصل مستمراً وليس ثمة أية جدة والأمم متوقف على المفترضات وهي توضع دائماً فى صيغة الشرط : إذا كان كذا كان كذا ، ومادامت الرياضيات تقوم فى مقدماتها على قضايا شرطية فالرياضيات كلها شرطية تخيلية مجردة لا صلة لها بالحقيقة الواقعية مكن أن تنطبق أو لا تنطبق فى العالم الخارجى وستكون كالمنطق سواء بسواء يمكن أن تنطبق أو لا تنطبق والرياضة اللهم إلا فى أن الرياضة تطور للمنطق ،

فالمنطق هو الرياضة في دور الطفولة ، والرياضة هي المنطق في دور الرجولة — على حد تعبير رسل .

وبهذا تكون النظرية الجديدة قد قضت على كل هذه النخرصات بنى قال بها الفلاسفة والرياضيون أن البرهان الرياضى يقوم على الجيدة وأن فيه تركيبًا باستمرار وانتقالا من بسيط إلى مركب وأنه يقوم على أساس ما يسميه كنّت باسم القضايا التركيبية القبلية : فلا وجود للقبلية هنا إلا إذا اعتبرناها افتراضاً ذهنياً كأنه لا وجود للتركيب لأن المسألة مسألة استدلال يجرى فى نطاق ما هو وارد فى المبادى . أو المفترضات أو المصادرات ولا يخرج عنه . وهو إذن تحصيل حاصل مطلق ولا معنى بعد لأن نضيف إلى الرياضة والاستدلال الرياضى هذا السر الموهوم المتركيب فيا زعمه هؤلاء الفلاسفة والرياضيون .

ورسل في هذا يقول إنه يعود إلى ليبنتس ولكنه في الواقع يخرج عن هذه التقاليد الرياضية أو الفلسفية وينتهى بالرياضة إلى جعلها جزءاً من المنطق وإلى جعل المنطق جزءاً من الرياضة. فقد رأينا خلال هذا البحث أننا قد استطعنا أن تحدد كل الاعداد وفقاً للأفكار الأولية التي عرفناها مع ذلك على أساس منطقى بالنظر إلى الخواص المنطقية للإضافات ، فكأن الأساس في كل النظام الرياضي هو الخواص الصورية للإضافات ، وعلى ذلك تنحل الرياضة في النهاية إلى أن تكون نوعاً من المنطق أو نحواً منه .

#### المنهج الاستدلالي

#### ۱ – معنی الاستدلال :

الاستدلال هو البرهان الذي يبدأ من قضايا يسلم بها ، ويسير الى قضايا أخرى تنتج عنها بالضرورة ، دون التجاء إلى التجربة ؛ وهذا السير إما بواسطة القول أو بواسطة الحساب ، فالرياضي الذي يجرى عمليات حسابية دون إجراء تجارب ، يقوم بعملية استدلال . ولا يقتصر استعاله على الرياضيات ، بل نجده في كل فرع من فروع العلم ، كا نعثر به في الحياة العملية . فالقاضي الذي يستدل اعتماداً على ما لديه من وثائق ، والمضارب الذي يستدل وفقاً للمعروض والمطاوب من الأوراق المالية يقوم كلاها بنفس العملية التي يقوم بها الرياضي وهو يحسب أو يستنتج نظريات هندسية .

وخليق بنا أن نفر ق بين الاستدلال كعملية منطقية ، والاستدلال كسلوك منهجى لتحصيل الحقيقة . فالاستدلال كعملية منطقية أولية هو كل برهان دقيق ، مثل القياس أو الحساب الخ . أما الاستدلال كنهج فهو السلوك العام المستخدم في العلوم ، والرياضة منها خصوصاً ، وهو عبارة عن التسلسل المنطق المنتقل من مبادىء أو قضايا أولية إلى قضايا أخرى تستخلص منها بالضرورة ، دون التجاء إلى التجربة . وذلك في مقابل المنهج الاستقرائي أو التجريبي القائم على الملاحظة والتجربة .

والطابع المميز الرئيسي في كل استدلال هو الدقة () . وعدم الدقة يحدث في الأحوال التالية .

<sup>(</sup>۱) راجع کلود شفالیه « الدقة والمنهج البدیهی » ، فی ، مباحث فلسفیة ، ج ۲ ، ص ۲۵۷ — ص ۲۹۱ .

Claude Chevalley: "Rigueur et méthode axiomatique", in, Rech. Philosophiques, t. II.

١ حيثًا 'يدخل المرء في البرهان قضية ، وإن كانت تظهر له جنة ، فإنها
 ليست نتيجة برهنة سابقة ، من غير أن يشير إلى ذلك صراحة ؛

٧ ـــ أو حينًا بدخل موضوعًا لم يثبت من قبل وجوده ؛

٣ ـــ أو حيمًا يغفل تحديد لفظ مستخدم في البرهنة أو في النتيجة -

فلكى تتوافر للاستدلال صفة الدقة لا بد إذن من أن تحتاط قلا ندخل فى البرهان قضايا أو تصورات لا يمكن تبريرها إلا بواسطة التجربة . حماً إن للروالحق فى أن يأتى بقضايا جديدة ، فى داخل البرهنة ، ولكن بشرط أن يشير إلى ذلك صراحة ، كما له أن يدخل أفكاراً جديدة ، ولكن على أن يحدها بالدقة وبين المعنى الذى يريدأن يفهمها به .

كا يجب أن نفرق من ناحية أخرى بين الاستدلال والبرهنة . فالاستدلال عملية منطقية فيها ننتقل من قضايا منظوراً اليها في ذاتها ( بصرف النظر عن صدقها أو كذبها ) إلى قضايا أخرى ناتجة عنها بالضرورة ووفقاً لقواعد منطقية خالصة ؛ أما البرهنة démonstration فأخص من الاستدلال ، إذ هى استدلال يراعى فيه التسليم بصدق المقدمات ، وبالتالى يرمى إلى إثبات صحة النتيجة . والما عن صدورها ضرورة عن فالاستدلال إذن لا يحدثنا عن صدق النتائج ، وإنما عن صدورها ضرورة عن مقدمات معلومة ؛ أما البرهنة فتخبرنا بصدق ما نصل اليه من نتائج لأنها تقوم على التسليم بصدق المقدمات .

#### ۲ — النظام الاسترلالی :

ونحن لو نظرنا في أى استدلال ، لوجدناه يبدأ من قضايا ويسير منها إلى أخرى تنتج عنها ضرورة . وقد تكون القضايا الأولى مستنتحة من قضايا سابقة

عليها في داخل هذا العلم الواحد الذي تنتسب إليه تلك القصايا، ونكن هذا الاستنتاج لا يستمر في داخل ذلك العلم الواحد المعين على الأقل، إلى غير نهاية . بل لابد من التوقف عند قضايا لا يبرهن عليها، أو غير قابلة المبرهنة عليها في هذا العلم . ولهذا تسمى بالقضايا الأولية . ومثالها التصورات الأولية التي لا تقبل أن تعرف ، على الأقل في هذا العلم . ومن هذه القضايا الأولية والتصورات الأولية التي تسمى المبادى، يستنتج الإنسان باستمرار قضايا أو تصورات أخرى استنتاجاً ضرورياً ، وفقاً لقواعد المنطق وحده ، وهذه القضايا المستنجة تسمى النظريات ضرورياً ، وفقاً قواعد المنطق وحده ، وهذه القضايا المستنجة تسمى النظريات المبادى، فكأن الاستدلال يكون إذن نظاماً système من المبادى، والنظريات ، هو ما يعرف باسم النظام الاستدلالي .

فالنظام الاستدلالي أو النظرية الاستدلالية كما يقول لوى روچييه (() « تقوم على أساس الابتداء من عدد ضئيل من الموضوعات غير القابلة المتحديد ، والقضايا غير القابلة للبرهنة ، من أجل تركيب موضوعات جديدة موجودة منطقياً ، بواسطة العمليات المنطقية وحدها ؛ ومن أجل استنتاج قضايا جديدة صادقة بالضرورة ، وفقاً لقواعد الحساب المنطقي وحدها ، على فرض أن الموضوعات بالخولية والقضايا الأولية ليست متناقضة » .

« وتبعاً لهذا التعريف ، تتكون كل نظرية استدلالية من عملية رد مزدوجة: رد التصورات بعضها إلى بعض بواسطة التعريف ، ورد القضايا بعضها إلى بعض بواسطة البرهنة . وتعريف التصور معناه رده ، بواسطة عمليات المنطق وحدها ، إلى مزيج من تصورات أكثر بساطة ؛ أما البرهنة على قضية ، فمعناها ردها ،

<sup>:</sup> ٦٣ ، ١٩٢١ ، س ١٩٣١ ، باريس سنة ١٩٢١ ، س ٦٣ . النظريات الاستدلالية ، باريس سنة ١٩٢١ ، س ٦٣ . Louis Rougler : La Structure des théories déductives.

بواسطة تضمنات بسيطة وإنابات عمكنة تسمح بها قواعد الحساب المنطق ، إلى مزيج صورى من قضايا أخرى ، يسلم بصحتها أو برهن عليها من قبل . وعملية الرد المزدج هذه لا يمكن أن تتابع إلى غير نهاية ؛ بل لا مناص من الوقوف عند عدد ضئيل من التصورات غير القابلة المتحديد ، يمكن أن نرد إليها كل التصورات الأخرى ، بواسطة تعريفات لفظية ، وعند عدد قليل من القضايا غير القابلة للبرهنة يمكن أن نرد اليها كل القضايا الأخرى ، بواسطة البرهنات » .

والنظام الاستدلالي ليس نظاماً مطلقاً ، أى ضرورى اليقين ، بل إنه يتصف بثلاث صفات حددها روجييه بوضوح ( ص ٦٥ وما يليها ) هي : أنه اصطلاحي ؛ وأنه غير معين ؛ وأنه ، مع ذلك ، غير اعتباطي :

(۱) فهو أولاً اصطلاحي بمعنى أن كلة «غير قابل للحد» ، « وغيرقابل للبرهنة » ، في إطلاقهما على التصورات والقضايا الأولية ، يجب أن لا يفهما بمعنى مطلق ، أعنى بمعنى أنه ليس من المكن إطلاقاً تعريف هذه التصورات ولا البرهنة على تلك القضايا . وإنما تتصف التصورات الأولية والقضايا الأولية بهاتين الصفتين بالنسبة إلى نظام من التعريفات والبرهنات معين ، حتى إنه من المكن أن يبرهن على هذه القضايا وأن تعرق تلك التصورات بالنسبة إلى نظام آخر . فإذا أخذنا مثلاً هندسة إقليدس ، فإننا نجد من المكن استخدام أنواع لا حصر لها من نظم التصورات والقضايا الأولية ، وكلها متساوية القيمة . فيانو Peano يتخذ النقطة والقطمة ؛ وبيعرى Pieri يتخذ النقطة والحركة ؛ وفيلن Pedua النقطة والقطمة ؛ وبيعرى Pieri النقطة ، والمستوى والمواتم بين نقطت بن ، وهلبرت Hilbert النقطة ، والمستوى ، والمستوى ، والمستوى ، والمستوى ، والمستوى الأولية في كل حالة .

فكل نظام من هذه الأنظمة ماو في القيمة الآخر ، بمعنى أن من المكن أن يستنتج منه نفس المجموع من القضايا ؟ والأمر يتوقف إذن على النتائج التي يصل إليه الرء ابتداء من التصورات واقتضايا الأولية التي فرضها . ولا معنى بعد للتحدث عن عدم القابلية المطاقة للبرهنة على أية قضية أولية أو للتعريف لأى تصور أو لى ، بل تتوقف هاتان الصفتان على نظام الإشارة ؟ كما هي الحال تماماً في التحدث عن السكون والحركة بالنسبة إلى جسم ما ، فإن هذا لا معنى له لا بالنسبة إلى نظام من الإحداثيات يشار إليه . وعلى هذا فلا معنى مطلقاً للتساؤل عن إمكان البرهنة على مصادرة إقليدس مثلا ، إلا إذا كان ذلك بالنسبة إلى بقية المصادرات الإقليدية . وهذا يفسر عبث المناقشات التي قام بها أهل الهندسة ابتداء من أبرقاس حول إمكان البرهنة على تلك المصادرة . وإنما هذه المصادرة لو أخذت على أنها غير قابلة للبرهنة ، لأدت بنا إلى القول بأن زوايا المناث مجوعها يساوى على أنها غير قابلة للبرهنة ، لأدت بنا إلى القول بأن زوايا المناث مجوعها يساوى قائمتين وأن ثمة مثلثات أو أشكالا متطابقة . ونحن نستطيع من جهة أخرى ، إذا ابتدأنا من هاتين القضيتين ، أن نبرهن على مصادرة إقليدس .

(ب) والصفة الثانية أن اختيار النظام الاستدلالي غير معين ، بمعنى أننا لا نضيف إلى الأفكار الأولية أى معنى خاص ، عيانى ، كيانى ؛ بل يجب أن نعد هذه الأفكار رموزاً غير محددة بجرى عليها العمليات التى يسمح بها الحساب المنطقى ، دون نظر إلى ما تمثله مادياً . ولهذا فائدة كبرى فى أن مثل هذه الطريقة تسمح باستبعاد كل إهابة بالعيان فى سلسلة الاستدلالات ، تلك الإهابة التى تفضى إلى أن ندخل سراً مصادرة جديدة مما من شأنه أن ينقص من الدقة ، وأن يحيل الضرورة الاستدلالية إلى بينة واقعية .

ولعدم التعين هذا فائدة فى التعميم . إذ سيكون للنظـــام الاستدلالى طابع شكلى أو صورى خالص ، فيمكن أن ينطبق على أية مادة أياً كانت ، مما يسمح

بتفسيره تفسيرات عدة . فيونكاريه Poincaré قد استطاع أن يقدم ثلاثة تفسيرات إقليدية لهندسة لوبتشفسكي ، منظوراً إليها من الناحية الصورية الخانصة . وهذا ما جعله يقول : « إن الرياضيين لا يدرسون موضوعات ، بل إضافات ونسباً بين الموضوعات ؛ فلا يعنيهم إذاً أن يستبدلوا بهذه الموضوعات غيرها ، بشرط أن لا تتغير الإضافات . فالمادة لا تعنيهم ، إنما الصورة وحدها هي التي تهمهم » (1) .

(-) ولكن ، على الرغم من أن اختيار نظام استدلالى اصطلاحى وغير معين ، فإنه ليس اعتباطياً ، يجرى كما يهوى المرء ، بل يجب أن يلتزم حدود شرطين ضروريين ، ها : الكفاية والإحكام .

فالنظام الاستدلالي يكون كافياً ، إذا هيأ لنا ، لو بدأنا من التصورات والقضايا التي اخترناها أولية ، أن تحد كل التصورات الأخرى ، ونبرهن على كل القضايا الأخرى في العلم المعين . ويكون محكماً ، إذا كانت القضايا الأولية متوافقة ، أى لا تؤدى إلى تناقض فيما بعد .

ولكى نتحقق من وجود الإحكام ، لدينا منهجان : الواحد عيانى ، و لآخر منطقى . فالمنهج الأول يقوم على المبدأ الذى يقول : «كل ما هو واقعى ممكن » ، والواقعى هو ما يوجد فى التجربة أو يمكن أن يصور عيانياً . فنستطيع مثلا أن نبرهن على إحكام بديهيات إقليدس بأن نبين أنها تصير قضايا صادقة حيما ننظر إلى النقط ، وأصناف النقط وإضافاتها المكانية كأنها الموضوعات و لإضافات المعينة التي تشير إليها .

والمنهج الثاني، أو المنطق يقوم على أساس التسليم بإحكام الأفكار والقضايا

۱) هنری پونکاریه: « العلم والفرض » ، ص ۲۳ .

الأولية لنظرية ما ، ثم البحث في إعطاء الرموز غير المحدة لنظرية أخرى ، تفسيراً قائماً على النظرية الأولى . فمثلاً إذا سلمنا بإحكام المصادرات في الهندسة العادية ، محاول بعد هذا أن نرد إلى هذه المصادرات قضايا الهندسات اللاإقليدية . وإحكام القضايا الإقليدية يمكن بدوره أن يثبت بواسطة مبادى التحليل ، بأن نترجم القضايا الهندسية إلى معادلات وذلك باستخدام الإحداثيات ؛ مما يفضى بنا إلى إضافات تحليلية يتوقف عدم تناقضها على عدم تناقض مبادى الحساب ، وذلك تبعاً لاحتساب الرياضيات . ومبادى الحساب يمكن بدورها أن تفسر بواسطة المنطق الرياضي ، كما بين ذلك رسل وهويتهد . وكأن إحكام العلوم الرياضية قد رد إلى إحكام المنطق الرياضي .

تاك هى الخصائص الثلاث الرئيسية التى يجب أن تتو افر فى كل نظام استدلالى ؟ وقد يضاف إليها صفاتٍ أخرى ثانوية ، أهمها استقلال الأفكار والقضايا الأولية ، واقتصادها إلى أكبر درجة ، وكونها خصبة .

فالقضايا الأولية تكون مستقلة ، إذا لم تكن إحداها تتحدد بواسطة الأخرى ، ابتداء من المصادرات التي تحدد إضافاتها ، وتكون موجزة حيما نختصر عددها إلى أقل عدد ممكن ؛ وتكون خصبة إذا تضمنت كثيراً من النظريات .

# ٤ — شكوين النظم الاسترلالية :

وقد رأينا من قبل في عرضنا لتكوين الرياضيات أن العلوم الرياضية قد تكونت بانضام أفكار بعضها إلى بعض سائرين من تجريد إلى تجريد أعلى حتى نصل إلى درجة نستطيع فيها أن نكو أن بناء محكماً من الأفكار والقضايا الأولية والنظريات ، كاهو الحال مثلاً في هندسة إقليدس وجبرفييت . فكل

نظام استدلالي لا يتكون إذا دفعة واحدة ، كما أنه لا بكون دقيقاً كل الدقة ، إذ لا يزال يبقى به كثير من القضايا الدخيلة والتصورات المتطفلة التي لا تنتسب الى القضايا والتصورات الأولية التي بدأ منها العلم ، بل تقوم على عيانات وامتثالات مما يفقد هذا النظام الاستدلالي الكثير من دقته . فكثير من البرهنات الموجودة في إقليدس كان يحتوى على مصادرات وقضايا غير تلك التي صاغها صراحة في مقدمة نظامه الاستدلالي ، واستمرت هذه البرهنات تعد صادقة دقيقة ، لمدة طويلة ، لأن النقص الذي اعتورها لم يكن قد اكتشفه الرياضيون بعد . ولكن بفضل تقدم الرياضة في سبيل الدقة ونمو المنطق بدرجة كبيرة ، أزيل منها ما فيها من قضايا دخيلة حتى صارت أكثر دقة . ولا زالت الدقة تعوز حتى اليوم كثيراً من البرهنات المستخدمة في بعض فروع الرياضيات .

## ه ــ التحليل التقليرىللمبادىء :

ومجموع القضايا والتصورات الأولية يسمى المبادى، ، لأن المبادى، هى القضايا غير المستنتجة من غيرها فى نظام استدلالى معين والتي تعد فى داخله غير قابلة المبرهنة ولا محلا المناقشة .

والأقدمون قد قسموا المبادى. المستخدمة في أى نظام استدلالي إلى بديهيات ومصادرات وتعريفات. فعلينا الآن أن نبحث في كل منها بالتفصيل.

#### (١) البديهيات

٦ — أما البديهية فقضية بينة بنفسها ، وليس من المكن أن يبرهن عليها ، وتعد صادقة بلا برهان عند كل من يفهم معناها . ولها خواص ثلاث : البينة النفسانية ، أى وضوحها مباشرة للنفس بلا واسطة ولا برهان منطقى ؛ والأو لية

المنطقية ، أعنى كونها مبدأ أولياً غير مستخلص من غيره ؛ وثالثاً أنها قاعدة صورية عامة ؛ في مقابل المبادى الحرسة المتعلقة بحالة معينة من أحوال العلم الخاصة أو بتعريف معين ، وتسمى البديهية أحباناً باسم القضايا المشتركة ، وذلك بمعنيين : الأول أنها مسلمة من كل العقول على السواه ؛ الثانى أنها تنطبق على أكثر من علم واحد .

والبديهيات ، كما توجد فى الرياضيات ، توجد كذلك فى العلوم الروحية . فمثلا هذه البديهية المستخدمة كقاعدة فى القانون الرومانى : من يملك الأكثر يملك الأقل ؛ وهى بديبية يمكن أن تستخدم فى علوم أخرى ، كالميكانيكا .

والبديهيات بعضها مجرد تعريفات أو نتائج مباشرة لتعريفات. فنحن لا نستطيع مثلا أن نعرف الكل والجزء دون أن نضمن فى التعريف أن الكل أكبر من الجزء. ومن هنا كانت فى أحيان كثيرة هزيلة المعنى. وهى فى الواقع غالباً ما تكون مجرد تعبير أو تطبيق على الكيات لمبدأ الذاتية ، ولذا كانت صورية مثله ، ولا تفيد إلا كمبادىء موجهة ، قليلة الخصب.

#### (ب) المصادرات

وأهم منها وإن كانت أقل يقينية ، المصادرات . وبين البديهيات والمصادرات عدة فروق : فالبديهيات بينة بنفسها ، أما المصادرات فليست كذلك ، ولكن يصادر على صحتها وتسلم تسليما ، مع عدم بيانها بوضوح للعقل ، نظراً لفائدتها ولأنها لاتؤدى ، أو طالما كانت لا تؤدى إلى تناقض . والبديهيات لهذا قضايا تحليلية ، أما المصادرات فقضايا تركيبية . والبديهيات تغبر عن خواص مشتركة تعليما نواع المقادير ، ومن هنا سميت قضايا مشتركة كما ذكرنا ؛ أما المصادرات فلا تنطبق إلا على نوع معين من المقادير :

فالمصادرة قضية ليست بينة بنفسها ، كالا يمكن أن يبرهن عليها ، ونبكن يصادر عليها ، أى بطالب بالتسليم بها ، لأن من الممكن أن تستنج منها نتائج لاحصر لها ، دون الوقوع فى إحالة . فصحتها إذن تستبين من نتائجا . فئلا المصادرة المعروفة باسم مصادرة إقليدس — وهى التي تقول : يمكن من نقطة أن يجر مستقيم مواز لمستقيم آخر ، ولا يمكن أن يجر غير مستقيم واحد — قد أدت إلى إقامة هندسة إقليدس ولم تؤد إلى تناقض . وليس فى الوسع أن يبرهن عليها فى داخل هذه الهندسة ؛ كما أن من الممكن الاستغناء عنها بأن نسقبل بها مصادرات أخرى كما فعلت الهندسات اللاقليدية . فكأن المصادرة تمتاز إذن من المديهية بأن من الممكن إنكارها دون الوقوع فى الإحالة ؛ بعكس البديهية .

غير أن النظريات الحديثة لا تميل إلى المغالاة في هذه التفرقة بين المصادرة والبديهية ؛ بل تنزع على العكس من ذلك إلى التقريب بينهما ؛ بأن تعد كلتيهما « تعريفات مقنعة » ؛ على حد تعبير بونكاريه (۱) . ولا فارق بين كلتيهما إلا في درجة التركيب : فالبديهية أكثر بساطة من المصادرة ؛ وقدا تبدو أبين بينما المصادرة أقل بساطة وأكثر تعقيداً ؛ مما يجعل وضوحها والتسليم بها لا يتحققان إلا بالنتائج التي يمكن أن تستخلص منها . ونقول إنها تعريفات مقنعة ، لأن المصادرة القائلة بتجانس المكان تساوى تعريفاً المساواة الهندسية ؛ ومبدأ القصور الذاتي يساوى تعريفاً للقوة الخ .

وكما توجد المصادرات فى الرياضيات ، توجد كذلك فى العلوم الروحية ؟ ففى الاقتصاد مثلا نوى المصادرة القائلة بأن الإنسان يفعل وفقاً لما يرى فيه الأنفع، وفى الأخلاق المصادرة القائلة بأن كل إنسان يطلب السعادة .

<sup>(</sup>١) يونكاريه: العلم والفرض ، ص ٦٧ .

وبهذا التقسيم التقليدى أو التمييز التقليدى بين المصادرات والبديهيات يستبدل بعض المناطقة المحدثين تقسيماً آخر الهبادى، إلى « مبادى، مشتركة » توجد فى المنطق ؛ « ومبادى، خاصة » توجد فى العلوم الخاصة . فروچييه يقسم المبادى، الخاصة بالعلوم المختلفة والمبادى، المشتركة الموجودة فى المنطق إلى طوائف ثلاث :

ا — فبعض المبادى، يصادر على وجود بعض الموضوعات (أفراداً كانوا أو أصنافاً)؛ وتسمى « مصادرات الوجود » . فمصادرات الوجود مصادرات تقول بوجود أشياء ذات خواص معينة . فمثلا ، لا وجود للماس فى الحقيقة ؛ ولكننا فى الهندسة نصادر على وجوده ونجرى براهيننا على هذا الأساس ؛ وبالمثل لا يوجد مستقيم بلا سمك ؛ ولكننا نصادر على وجوده من أجل البحث فى بعض الأشكال الهندسية ونفترض له خواص معينة لا نستطيع التحقق من وجودها فى التجربة الخارجية . فى كل هذه الأحوال نحن نصادر على وجود موضوعات نعرفها ونفترض وجودها ؛ لأن مجرد التعريف لا يكنى لضمان الوجود .

وإذا كانتهذه المصادرات تعين أن عنصر أىصنف يوجد وحيداً ، سميت المصادرات في هذه الحالة مصادرات التفرد: Postulats d'unicité .

٣ – والبعض الآخر من المبادى، يقول إنه إذا وضعنا بعض الموضوعات على أنها موجودة ، فموضوعات أخرى موجودة كذلك لها مع الأولى إضافات معلومة . ولنسم هذه المبادى، باسم المبادى، المركبة أو المكو نة ، لأنها تسمح ، إذا سامنا ببعض الموضوعات ، بتركيب موضوعات جديدة باستمرار ، بواسطة الإنابة récurrence ، وبالتالى تسمح بالحصول باستمرار على أنظمة جديدة من الإضافات بين الموضوعات المسلم بها وتلك المركبة .

٣ -- وطائفة ثالثة تقول إنه إذا وجدت بعض الإضافات بين موضوعات ثبت وجودها ، فإنه توجد إضافات أخرى غيرها . وهذه الإضافات إما أن تكون إضافات منطقية مثل الانتساب أو التضمن ، أو إضافات خاصة بالعلم المعين موضوع البحث ، مثل تلك الخاصة بالترتيب والوضع والتوازى في الهندسة . ولنسم هذه القضايا باسم « بديهيات الإضافة » مستعملين كلة « بديهية » بطريقة علمة ، أي بمعنى مبدأ أو قضية أولية أياً كانت .

والمبادىء المكونة وبديهات الإضافة تكرون ما يسميه علماء المنطق الرياضى دوال قضائية ، لأنها كما قلنا تمتاز بأنها ليست معينة ، ذات معنى عيانى كيانى ، بل هى بالأحرى رموز عامة يمكن أن تفسر عدة تفسيرات . وهى لا يقال عنها إنها قضايا ، لأنها ليست صادقة أو كاذبة ؛ إنما تكون كذلك حينا نعطى لرموزها المتغيرة صفات معينة محددة ، فتستحيل حينئذ من دوال قضائية إلى قضايا . وفى هذا أيضاً توكيد لفكرة التواضع والاصطلاحية في كل نظام استدلالى .

#### (ج) التعريفات

أما التعريفات ، فتنعلق ، كالمصادرات ، بتصورات خاصة بكل علم ؛ فنى الهندسة مثلا تتعلق بالخط والمثلث والتطابق . . الخ . وقد رأينا من قبل فى كتابنا «المنطق الصورى والرياضى» (۱) معنى التعريف وأنواعه وشروطه فرأينا أنه يعبر عن ماهية المعرف وعنه وحده ، وعنه كله ، مما يعبر عنه بقولنا إنه يجب أن يكون جامعاً مانعاً ؛ وأنه يتركب من شيئين : المعرف وهو الشىء المراد تعريفه ، والمعرف وهو القول الذى يحد خواص الشىء المعرف .

وهذا أيضاً هو معنى التعريف الرياضي في نظر العقليين التقليديين .

<sup>(</sup>۱) د المنطق الصوري والرياضي » ص ۷۰ --- ص ۸۱ القاهرة سنة ۱۹۶۲ .

وم يميزون بينه وبين التعريف التجربي الموجود في العلوم الطبيعية . فالتعريف الرياضي قبلي ، نهائي ، ثابت ، ضرورى ، كلى ، لأنه من عمل العقل الثابت في جوهره . كما أنه أبضاً تكويني génétique ، لأننا ناتى به بواسطة التوليد أو التحكوين ، فنحن نعرف المحيط مثلا بأنه ه الخط المتكون بواسطة نقطة تتحرك على مسافة متساوية من نقطة ثابتة تسمى المركز » ، والمثلث بأنه «الشكل المندمي المتكون من ثلاثة مستقيات متقاطعة مثني مثني في مستوى » . ولهذا فإن التعريف الحقيقي هو ذلك المعبر عن النسبة المولدة أو القانون المكون للشيء المعرف ، فالمثلث مثلا يمكن أن يعرف بعدة طرق ، منها أن يعرف بالخاصة التي لبعض أجزائه مثل أن زواياه ثلاث ومجوعها يساوى قائمتين ، ولكنه يجعلنا نضطر إلى أن نحدد أن عدد زواياه يساوى قائمتين وأنه شكل مستو مكون نضطر إلى أن نحدد أن عدد زواياه يساوى قائمتين وأنه شكل مستو مكون من خطوط مستقيمة ، بينها التعريف الأول لا يحوجنا إلى شيء من هذا . ولذا فإنه لا يوجد للمعرف إلا تعريف واحد ، هو ذلك الذي يعبر عن قانون تولد الشيء المعرف . ومن هذه الناحية نستنتج بقية الخواص دفعة واحدة . فهو إذن لا يتركب تدريجياً بإضافة عناصر محتلفة .

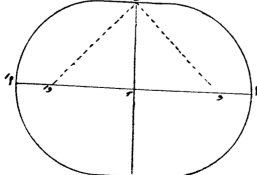
وعلى العكس من ذلك نجد التعريف التجريبي تتكون عناصره شيئاً فشيئاً في ميدان التجربة . فمثلا فكرة الإنسان أو الثديي لم تتكون دفعة واحدة ، بل قليلا قليلا بإضافة صفات إلى صفات أخرى نكتشفها في التجربة كلما توغلنا في البحث ؛ « ولن تقفل مطلقاً ، بل تظل مفتوحة للعناصر الجديدة التي يمكن أن يكتشفها العلم في الإنسان أو الثديي » (١) ( لوى ليار ، المنطق ، ص ٨٠).

فمذهب العقليين إذن فى التعريف الرياضى هو أن العقل يضع – بملكة خاصة فيه وبتركيب قبلى موجود به \_ التصورات الرياضية ، وبالتالى تعريفاتها المنكونة لماهياتها . ومن هذه التعريفات يمكن استخلاص كل حواص الشيء المعرّف ، وذلك بواسطة الاستدلال .

وعلى عكس من ذلك نجد مذهب التجريبيين فى التعريف. ضندهم أن التعريف البس ثابتاً ، واحداً ، قد تكون دفعة واحدة ، ويعبر عن ماهية الشىء المعر ف ، إنما التعريف قول متغير بتطور العلم ، ويمكن أن يوجد للشىء الواحد تعريفات عدة كلها متساوية ؛ وغالباً ما يتكون بطريقة تكوينية وفقاً لنماء المعرفة.

أما الرياضيون المحدثون بمن عنوا ببيان الأسس المنطقية الرياضة فقد رأوا أن الأفكار الرياضية ما هي إلا تركيبات من وضع العقل، وأن التعريف مهمته وصف خواص هذه الأفكار وصفاً يدمح بتمييزها من غيرها، وباستنتاج خواص أخرى منها . ولما كانت كل فكرة ذات خواص عدة ، فإن في وسعنا أن نختار منها ما نشاء لكي نكون منه التعريف . ومعنى هذا أن التعريف افتراضي أولا، من حيث أن الأفكار الرياضية نفسها تركيبات من وضع العقل وليس لها أساس من الواقع ؛ وأنه اعتبارى ثانياً ، فنحن نختار من الصفات ما نشاء ، وفقاً لوجهة نظرنا ؛ وأنه «ثالثاً » ليس واحداً ، لأن الخواص متعددة ، وفي مقدورنا أن نعرف الدائرة بأنها قطاع لاسطوانة أو لمخروط بواسطة مستو عمودى على أن نعرف الدائرة بأنها قطاع لاسطوانة أو لمخروط بواسطة مستو عمودى على المحور ؛ أو بأنها قطع ناقص اختلافه المركزى excentricité () يساوى صفراً ؛

<sup>(</sup>۱) الاختلاف المركزي هو النسبة بين المسافة البؤرية والمحور الأكبر في القطم الناقس . فيها تكون هذه النسبة تساوى صفراً ينطبق البؤرتان على القطم الناقس . وبإنطباق البؤرتين



على المركز تتكون دائرة وذك لأنه (كما في الشكل) : ب و + و = 1 أ بحسب خواص القطع الناقص كى إذا انطبقت وكى و على ح فإن ا ال = و ح فلما كان ا ح = ح ا .. ب ح = 1 ح = ح ا

.'. حستكون المركز لدائرة بعدها حداً و احاً وحماً أو ح وبأنها الحــــل الهندسي للنقط التي منها يرى مستقيم معلوم تحت زاوية معلومة الخ .

ولذا يقول بونكاريه عن التعريفات إنها « فروض » تختلف عن الفروض المستخدمة في المنهج التجرببي من حيث أن هذه الفروض الرياضية هي اصطلاحات ميسرة يضعها العقل لحاجاته العلمية ، ولا صلة لها بالتجربة ، بعكس الحال في الفروض المستخدمة في التجربة . فالفرض في الرياضة معناه ما يسلم به ، أو ما يبدأ منه. كاينعتها رسل أنها مواضعات تيبوغرافية typographical conveniencies ، بما تشتمل عليه وإن كان مع ذلك يضيف اليها صفة أنها تعبر عن تقدم ظاهر ، بما تشتمل عليه من تحليل للتصور .

وهذا التصور الجديد التعريف قد قرب بين التعريفات الرياضية والتعريفات التجريبية من ناحيتين خصوصاً:

١ — الأولى أننا في تعريفنا لفكرة رياضية نختار الخاصية المتازة من بين الخواص العديدة لتلك الفكرة ، كما نفعل تماماً في المنهج التجريبي ، إذ نحن هنا نعنى خصوصاً باستخراج « الحالة الممتازة » لكى نستخرج منها بعد القانون العلمي . وإن كان يحدونا في التعريف أحياناً السهولة والوضوح ، فلا نلتزم شرط اختيار الخاصية الممتازة دائماً ؛

٢ — والثانية أن تاريخ الرياضة قد دلنا على أن التصورات الرياضية قد نشأت فى البدء من التجربة وأنها تنحو نحو التجريد المتزايد باستمرار . ومن هنا كانت تعريفات هذه التصورات متأثرة بالضرورة بهذا الأصل التجريبي الذى نشأت عنه .

والتعريف الرياضي نوعان : تعريف مباشر ، وتعريف غير مباشر . أما التعريف المباشر فهو المعروف وفيه نعين خاصية أى تصور رياضي مباشرة ، مثل تعريف المثلث بأنه شكل هندسي مكون من ثلاثة مستقيمات تتقاطع مثنى مثنى ، أو المستقيم بأنه أقصر طريق بين نقطتين .

أما التعريف غير المباشر فيشمل عمليتين ، وليس فى الواقع تعريفاً بمعنى الكلمة ، ولكنه يقوم مقام التعريف المباشر بما له من وظيفة فى العلم .

(۱) والنوع الأولمنه هو «التعريف التجريد» لدالة منطقية ، ولتكن د (س) وهو عبارة عن بيان الشروط التي تتحقق بها المساواة (المنطقية أو الرياضية) د (س) = د (ص) وفيها سى ص قيمتان تنتسبان إلى صنف معين ، تعرف الدالة د بالنسبة اليه . فمثلا « نعرف بالتجريد » الكتلة أو الحرارة ، الخ ، بأن نبين شروط المساواة لهذه الكيات .

(ب) والثانى هو « التعريف بالمصادرات » وهو عبارة عن تعريف مجموع من التصورات بالإفصاح عن الإضافات الأساسية التي تحققها هذه الحدود ، على هيئة بديهيات أو مصادرات ؛ هذه الإضافات التي تكون الأسس الضرورية الكافية لنظرية هذا المجموع . فمثلا نستطيع أن نكون الهندسة كلها بواسطة عدد معين من البديهيات أو المصادرات المشتملة على التصورات الأولية الآتية : النقطة والقطعة ، أو النقطة والحركة . فهذه التصورات غير المحددة تعد محددة بواسطة مجموع المصادرات (1) .

فالتعريف بالمصادرات، كما يقول كوتيرا في مقال نشر بمجلة التعليم الرياضي لا على L'Enseignement mathématique

<sup>(</sup>١) راجع معجم لالاند، تحت كلة « ثعريف » ، في الملاحظات .

نصور واحد ، ولكن على نظام من التصورات ، ويتكون من سرد الإضافات الأساسية ، التى تربط فيا بينها والتى تسمح بالبرهنة على سائر الخواص ؛ وهذه الإضافات مصادرات . فإذا كان لدينا نظام من المسادرات ، وإذا كان فى وسعنا البرهنة على أن هذه المصادرات لا تتضمن تناقضاً ، فسيكون لنا الحق فى أن نعدها ممثلة لتعريف أحد التصورات الموجودة به » ( يونكاريه ، « العلم والمهج » أم ممثلة لتعريف أحد التصورات الموجودة به » ( يونكاريه ، « العلم والمهج » أم ص ١٦٢ ، والاقتباس عنه ص ١٦١ ) .

والتعريفات بالمصادرات تعريفات ناقصة ، لأنها لا تستطيع أن تعين بطريقة واحدة مجموعة من التصورات المفردة . ولذا قيل عنها إنها تعريف المجنس definitions de genres .

والتعريف ليس قضية ، فلا يصدق عليه أنه صادق أو كاذب . إنما هو نوع من الاصطلاح اللغوى ، أو كما يقول رسل هو فعل إرادى من أفعال العقل ، يمكن أن يبرر بأسباب متعلقة بتيسير العمل أو التواضع على شيء معين يتفاهم بواسطته ، ولكنه لا يفرض نفسه على العقل ضرورة .

### ٦ -- الصلة بين هزه المبادىء:

ومن الواضح من كل ما قلناه حتى الآن أن الصلة وثيقة بين هذه الأنواع الثلاثة من المبادى، ، إلى درجة أن فى الوسع من دون تجاوز أن نسمى الواحد باسر الآخر. فقد رأينا أن البديهيات والمصادر اتقد انحلت فى النهاية إلى تعريفات مقنّعة ، كا يقول بو نكاريه ، مما يجعل التعارض بين هذه الأنواع الثلاثة ضئيلة المغاية ، إذ تستحيل كلها فى النهاية إلى « اصطلاحات تفاهية تجدد استخدام الحدود الأولى لنظرية استدلالية » ( روجييه، المصدر نفسه ، ص ٨٦ ) . ونحن نجد فعلا أن المصادرة الخامسة من مصادرات إقليدس الست تسمى فى بعض النسخ باسم أن المصادرة الخامسة من مصادرات إقليدس الست تسمى فى بعض النسخ باسم

البديهية ، مما يدل على أن التفرقة ، حتى عند الأقلمين ، بين للصادرة والبديهية المست حادة كا يتوهم . كا قد رأينا من ناحية أخرى أن التعريفات قد تم أحياناً بواسطة المصادرات ، مما يقرّب كثيراً بين التعريف والمصادرة . وفضلا عن هذا ، فإن مِلْ يقول إن كل تعريف بتضمن بديهية ، هى التى تؤكد بها وجودالشى المرّف ، وعلى هذا فسيكون التعريف بدوره بديهية مقنّعة ، بعد أن قلنا من قبل إن البديهية تعريف مقنع . وعلى الرغم مما يقتضيه رأى مل هنا من تحفظات عنى بايرادها بونكاريه ( « العلم والنهج » ، ص١٦٢) تتعلق بفهم مل كلة «وجود» بأيرادها بونكارية ( » العلم والنهج » ، ص١٦٢) تتعلق بفهم مل كلة «وجود» هنا ، إذ هو يفهمها بمعنى مادى تجربي ، فين نعرف الدائرة ، نحن نؤكد وجود أشياء مستديرة في الطبيعة ، وهذا فهم لا يتفق مع طبيعة الرياضيات ، إذ هذه الا تعنى بالوجود الخارجي المادى ، بل لا تعنى كلة « الوجود » لديها غير شى واحد ، هو الخلو من التناقض — نقول إنه على الرغم من هذا كله ، فإن في هذا الرأى تقريباً للتعريف من المصادرة والبديهية ، بعد أن قر بنا البديهية من التعريف . وهذا كله يدل على أن المبادى، متداخلة بعضها في بعض .

ونحن قد اعتدنا اليوم أن نضع البادى و الخاصة بأى استدلال قبل البدء فيه . فنذكر البديهيات والمصادرات والتعريفات التى سنستعين بها في إجراء عملية الاستدلال أولا ثم نستخاص منها القضايا الناتجة عنها مباشرة عما يتصل بالمطاوب ثم ننتهى إلى إثبات المطلوب البرهنة عليه . وهذه الطريقة في وضع المبادى و منايا عدة . إذ تفيد في إدراك النسب والعلاقات بين المبادى و تطبيقاتها بسرعة كما أن هذا الوضع يفيد في التحقق من صحة النتيجة التي تأدينا إليها ، وذلك بامتحان المبادى ، التي بدأنا منها ، فإذا كانت هذه مصوغة على حدة وبوضوح في أول الاستدلال يسر لنا ذلك النظر في صحة المبادى ، وبالتالي في معرفة يقين النتيجة ، اللهم إلا إذا كان الخلل يعتور الاستدلال كعملية. أما إذا كان الاستدلال

كعمدية مضمون الصحة ، فماعلينا إلا أن ننظر في المبادىء التي أقمناه على أساسها. وتظهر أهمية هذا خصوصاً إذا لاحظنا أن المبادى، في أي نظام استدلالي بجب أن تكون مستقلة بعضها عن بعض كما قلنا من قبل؛ فإذا ثبت لدينا عدم صحة أحد المبادىء ، كما حدث مثلاً بالنسبة إلى مصادرة إقليدس ، فإن عدم الصحة لا يمتد إلا إلى القصايا التي تقوم على هذا المبدأ وحده ، بينا بقية القضايا القائمة على المبادىء الأخرى صحيحة . ففي الهندسات اللاإقليدية ، قد لوحظ أن إلغاءها لمصادرة إقليدس لم يستتبع إلغاء كل هندسة ، بل فقط الجزء منها المتوقف على تنك المصادرة ، بينما ظلت بقية القضايا ، مما لا يقوم عليها ، صحيحاً . وهذا أمر مهل التحقيق إذا كانت المبادى، مصوغة على حدة في أول النظرية الاستدلالية. ويجب أن يلاحظ كذلك أن الأقدمين لم يكونوا يعنون يإيرادكل المبادى. ، إما لظهورها أو لعدم الحاجة إليها في الظاهر ؛ أما اليوم فنحن نشمر بالحاجة إلى إيراد كل المبادى، التي تتعلق أو يمكن أن تتعلق باستدلال معين . وذلك لأن فكرة ظهور المبادىء لم تعد مقبولة ، إذ النقد الذي قام حول المباديء في أواخر القرن الماضي وأوائل هذا القرن قد زعزع أو ألغي صفة الظهور بالنسبة إلى كثير من المبادىء. فلم نكن نشعر مثلا بالحاجة إلى ذكر قضية كالتالية 1 × صفر = 1 أما اليوم فنحن في حاجة إلى ذكرها ، لأن ظهورها ايس بينًا بدرجة كافية .

وقبل أن نتحدث عن نقد المبادى، فى العصر الحديث والعصر الحاضر يحسن بنا أن نشير هنا إلى مسألة قد يجعلنا الوهم نغفل عنها ، وهى أنه قد يبدو للوهم أن اليقين فى النتائج أكبر منه فى المبادى، . وهذا وهم ؛ إذ البرهان لا يخلق اليقين أو الحقيقة ، إنما ينقل الحقيقة من المبادى، إلى النتائج نقلا ، دون زيادة فى اليقين أو الصحة : ويمكن أن نرد هذا الوهم إلى أسباب نفسية خالصة .

#### ٧ \_ نقر هذه المبادى :

ونحن قد أشرنا فى خلال حديثنا عن المبادى، إلى بعض من النقد الذى وجه إلى المبادى، من حيث فكرة اليقين وعدم القابلية للبرهنة. وهو نقد قد بدأه فى العصر الحديث ليبنتس فى محاولاته لإقامة علم مناهج شامل ومنطق رياضى ، إذ اعتقد أن فى الوسع تحليل كل التصورات العلمية وردها إلى طائفة قليلة من الأفكار الأولية غير المحددة. واستمر هذا النقد ينمو مرتبطاً خصوصاً بنمو المنطق الرياضى والأبحاث الخاصة ببيان أسس الرياضيات ، حتى بلغ أوجه فى نهاية القرن الماضى وأوائل هذا القرن على يد بيانو ورسل وهلبرت.

يتجه هذا النقدخصوصاً ضد فكرتين: العيان واليقين. أما من ناحية العيان فإن هؤلاء النقاد يقللون من شأن استخدامه في تحصيل المبادىء إلى الحد الأقصى وذلك لأن الغاية التي ينشدونها من المنطق والرياضة أن يكون كلاها صوريا إلى أعلى درجة ميسورة . ولن تتحقق هذه الصورية الكاملة إلا باستبعاد العيان بكل أنواعه حتى العيان العقلى . فرسل يقول في مقال نشر « بمجلة الميتافيزيقيا والأخللات في المنطق الرياضي يجب، قلر الإمكان ، المتافيزيقيا والأخلسلالات في المنطق الرياضي يجب، قلر الإمكان ، التي تبدأ منها الاستدلالات في المنطق الرياضي يجب، قلر الإمكان ، أن تكون بينة بالعيان . ولكن هذا ليس ضرورياً كل الضرورة ، أن تكون بينة بالعيان . ولكن هذا ليس ضرورياً كل الضرورة ، أعنى أنه ، من بين نتائجها المعلومة ( ومن بينها هي نفسها ) كثير منها بيدو صادقاً للعيان ، ولا شيء منها بيدو باطلا ، وتلك التي تبدو صادقة لا يمكن أن قستنتج استدلالا ( حسبا بتراءي ) من نظام من القضايا غير القابة للبرهنة ، غير متفق مع النظام الاستدلالي موضوع النظر » . فالعيان إذن لا يتعلق إلا بنقطة متفق مع النظام الاستدلالي موضوع النظر » . فالعيان إذن لا يتعلق إلا بنقطة متفق مع النظام الاستدلالي موضوع النظر » . فالعيان إذن لا يتعلق إلا بنقطة متفق مع النظام الاستدلالي موضوع النظر » . فالعيان إذن لا يتعلق إلا بنقطة

البده في أتخاذ المبادى. الأولية ؛ فإذا ما انتهينا منها ، انتهينا من كل إهابة بمبدأ أو عنصر عياني جديد طوال الاستدلال .

أما عن اليقين فقد قالوا إن المبادى، التي نضعها على رأس استدلالاتنا ليست من اليقين بالقدر الذي كان يزعمه الناس. ففيلاتي يقول Vailati ( إن اختيار المبادى، يتوقف على الغرض الذي يستهدفه المره ، ويجب أن يتوقف في كل الأحوال على امتحان إضافات التوقف التي يمكن أن نضعها فيا ينها وبين مجموع قضايا نظرية مملومة . لقد فقدت ذلك الحق الإلهى الذي بدا أن بينتها المزعومة قد منحتها إياه . فصار عليها أن تسلم بصيرورتها مجرد مستخدمين ، لا رؤساء في الجاعات الكبرى للقضايا المكونة لمختلف فروع الرياضة » ( «تلخيص أعمال مؤتمر الفلسفة سنة ١٩٠٠) .

ولم يقتصر النقد على البديهيات والمصادرات ، بل امتد أيضاً إلى التعريفات . وهو نقد بدأته مدرسة بيانو حين ميزت نماذج مختلفة من التعريف : فالبعض كالتعريفات بالمصادرات ، والتعريف بالتجريد ، تسمح باستخدام تصور معلوم دون أن تحل هذا التصور إلى عناصره المكونة له ؛ والبعض الآخر، وهو التعريف الاسمى ، هو وحده التعريف الحقيق ، لأنه وحده الذى يضع مساواة بين العناصر المعرفة وبين المكل المعرف . ثم إن كل تعريف لابد أن يكون مقتر نا بنظرية وجود عود تقول بوجود الموضوع وجود الموضوع المعرف . وزاد رسل على هذا بأن قال : إن التعريف ليس قضية مطلقاً ، لأنه يعوزه الوحدة ، « إذ كل قضية في جوهرها وحدة ، فإذا هدم التحليل هذه الوحدة فإن مرد المركبات سيكون دائماً عاجزاً عن استعادة القضية . » (المبادىء موضوعنا ، ولكنها ، بالتعبير الدقيق ، مجرد مواضعات تيبوغرافية » ( The principles Riquier ) يمكن الاستغناء عنها دون أن تتأثر دقة الاستدلال كثيراً .

وانتهى هذا النقد إلى القول بأن المبادى، بأنواعها الثلاثة من بديهيات ومصادرات وتعريفات ترجع فى نهاية الأمر إلى إحداها وهى المصادرات ، بوصفها قضايا ، أو بالأحرى دوال قضائية ، يصادر عليها مصادرة ، وتتحقق بنتائجها ، فطالما كانت لا تؤدى إلى تناقض فانها صحيحة . وما المبادى ولا فروض غير محددة ولا قابلة للبرهنة نبدأ منها بعد أن نصادر عليها .

وإذا كان الأمر على هذا النحو ، فإن المنهج الاستدلالي الخالص سيستحيل إلى منهج فرضى استدلالي hypothético-déductive . واختيار المبادى، يتوقف إذن على الهوى الشخصى ما دام ذلك مؤدياً إلى تحقيق المطلوب ، وبهذا المعنى يقول رسل : « بعض القضايا بجب أن يسلم به من دون دليل ، ما دام كل استدلال يبدأ من قضايا تقررت من قبل .. وهذه ككل الأفكار الأولية ، تقوم إلى حد ما على الاختيار الاعتباطى » ( Principia ص ۱۳) .

والنتيجة لهذا أن طابع الضرورة الذي كنا نضفيه على البراهين الرياضية قد انتقص ، فلم تعد الضرورة هنا ضرورة مطلقة من كل شرط ، بل ضرورة مشروطة ، تتوقف على نوع المبادى، الذي نبدأ منه الاستدلال ، وهو نوع يتحدد حسب اختيارنا ، وليس ثمة ضرورة مطلقة لاختيار نوع دون آخر من المبادى،

## مسار المنهج الاستدلالي

#### ٨ — أدوات الاسترلال والبرهنة الرياضية والقياس :

للاستدلال أدوات عدة أهمها القياس والتجريب العقلي والتركيب ، فلنتناول كلا منها بالتفصيل:

أما عن القياس فعلينا أولا أن نميز بينه وبين البرهنـــة الرياضية . وقدكان

التمييز الوحيد الذي يوضع بينهما إلى مدة قريبة هو أن النتيجة في القياس نتيجة افتراضية ، لأن القياس لايضمن لنا الصحة الخارجية النتيجة بل كل ما يقوله هو أن النتيجة بجب أن يسلم بها إذا سلمنا بالمقدمات . أما في البرهنة فالمبادى، تعد صادقة بالضرورة ، والنتائج ستكون بالتالى ضرورية مضمونة الصحة خارجياً ، أي حملية ، ولذا يقول المنطق القديم إن « البرهنة قياس فيه المقدمات صادقة بل وضرورية » (رابييه « المنطق » ، ص ۲۷۷ ) .

لكن جاء المناطقة المحدثون فميزوا بينهما تمييزاً كبيراً؛ وعلى رأس من عنى بهذه المسألة هنرى يونكلريه ومن بعده جاءجو بلو فمثل الصورة العليا لهذا التمييز، وإن كان على نحو آخر غير الذى فعله يونكاريه .

بحث پونكاريه في «طبيعة البرهان الرياضي» («العلم والفرض» ، ص ٩-٨٨) فبدأ بأن تساءل عما إذا كانت الرياضيات ، إذا كانت تقوم على أساس القياس ، لاترجع إلى تحصيل حاصل هائل. «إن القياس لايستطيع أن يعلمنا أى شيء جديد في جوهره ؛ فإذا كان كل شيء يجب أن يخرج من مبدأ الذاتية ، فيجب أن يكون في الوسع رده إليه كذلك . . . والبرهان القياسي يظل عاجزاً عن إضافة أى شيء إلى المعطيات التي نقدمها له ؛ وهذه المعطيات تنحل إلى بعض من البديهيات، وليس للمرء أن يجد شيئاً آخر غيرها في النتائج ». ولكننا مع ذلك نجد الرياضي يقول لنا إنه يعمم قضية معلومة من قبل . فهل المنهج الرياضي يسير من الجزئي إلى العام ؟ وإذا كان كذلك فكيف يمكن أن يسمى استدلالياً ؟ وفضلا عن هذا فإنه إذا كان كذلك فكيف يمكن أن يسمى استدلالياً ؟ وفضلا عن هذا فإنه إذا كان علم العدد تحليلياً خالصاً ، فيبدو أن العقل المتاز بعض الامتياز يستطيع بنظرة واحدة أن يدرك كل حقائقه .

« فإذا لم يكن في وسعالم و التسليم بهذه النتأنج ، فيجب الاعتراف بأن البرهان الرياضي نوعاً من القوة الخالقة الخاصة ؛ وأنه بالتالي يتميز من القياس» (ص١١).

ويعقب جوبو على هذا قائلا إن المائة التي نحن بصددها هنا ليست تلك التي عرض لهاكنت في « نقد العقل الحجود » حين تساءل فقال : كيف يمكن أن تقوم أحكام تركيبية قبلية ؟ ذلك أن كنت كان لا يزال على ثقة مطلقة بتقاليد المناطقة ؛ وهو يرى أنه إذا كانت الرياضة ليست مجرد تحصيل حاصل ، فما ذلك إلا لأن مبادئها أحكام تركيبية تحتوى ضمنياً كل ما على البرهان أن يقوم بعرضه صراحة . ويحل هذه المسألة التي أثارها بأن يبين كيف يمكن أن تكون هذه الأحكام قبلية وليست تجريبية ، على أساس أنها ناتجة عن تطبيق المقولات على العيانات الخالصة . وكل العلم الرياضي إذن ، ما كان منه وما سيكون ، متضمن على سبيل الإمكان في كلية الأحكام التركيبية القبلية ؛ ومهمة البرهنة أن تستخرجه واسطة القياس .

أما المسألة التي نحن بإزائها هنا فهي أن البرهان الرياضي يأتي بحقيقة جديدة لم تكن متضمنة ، لاضمنياً ولا صراحة ، في المبادىء ؛ وأنه خصب مبدع خالق فعلا . فهذه خاصية البرهان الرياضي ، ولايجدى في هذا الصدد أن يقال في تفسير ذلك إن التعريفات هي التي تأتي بخواص جديدة ، على أسأس أن كلا منها يتم بواسطة خاصة تحتوى في داخلها على كل خواص المعرف الباقية . أجل إن التعريف يدخل تصوراً جديداً ، ولكنه لا يحتوى على أكثر مما يعبر عنه . فالتساوى في الإضلاع بالنسبة إلى المثلث فالتساوى الأضلاع ؛ ولكنه « ناتج » عنه .

« فالمسألة هنا ليست مسألة اندراج تصور في آخر، ولا اندراج حكم في حكم آخر ؛ وإنما هي مسألة توقف حكم على حكم آخر . وخطأ المنطق الصورى في أنه خلط بين صلة الإنتاج وصلة الإندراج » ( جوبلو : المنطق ، ﴿ ١٦٢) -

لا بد إذن من التمييز الدقيق بين القياس والبرهان الرياضي ، على أساس أن

البرهان أرياضي يتضمن جدة ، بينا القياس تحصيل حاصل مستمر . فسكيف نفسر هذا الفارق ؟

فسره بونكاريه بقوله إن البرهان الرياضي يقوم على أساس البرهان بالإنابة raisonnement par récurrence ، أو ما يسمى أيضاً باسم الاستقراء الرياضي ، نظراً للشبه بينه وبين الاستقراء التجريبي، إذ كلاهما يعمم ، بأن ينتقل من حالة إلى التطبيق على كل الأحوال . ولكن بين كلا الاستقرائين فارقاً كبيراً ، من حيث أن الاستقراء التجريبي يبدأ من الوقائع منتقلا إلى القوانين ، وليست به دقة ، بل فيه عنصر المجازفة وعدم الإحسكام ؛ أما الاستقراء الرياضي فدقيق يبدأ من خاصية أساسية للسلسلة اللامتناهية من الأعداد الصحيحة الرياضي فدقيق يبدأ من خاصية أساسية للسلسلة اللامتناهية من الأعداد السابق ، إلى غير القائمة على أساس أن كل عدد مكون بإضافة الوحدة إلى العدد السابق ، إلى غير نهاية ، منتقلا إلى تطبيق هذه الخاصية على بقية ساسلة الأعداد اللامتناهية .

وهذا البرهان بالإنابة هو في نظر يونكاريه «البرهان الرياضي من الطراز الأول» و «هو النموذج الحقيقي للأحكام التركيبية القبلية» («العلم والفرض»، ص ٣٣). .

ويمكن أن يصاغ بدقة على نحو ما فعل جبلو هكذا :

إذا فرضنا أن علينا أن نبرهن على الإضافة :

حيث ا عدد موجب ، وع عدد صحيح مساو أو أ كبر من ٢

نبدأ بأن « نبرهن » على أنه إذاكانت هذه الإضافة صحيحة بالنسبة إلى عدد ما ولكن م ، فإمها صحيحة بالضرورة بالنسبة إلى م + ١ ؛ أو بتعبير آخر أنه إذا افترضنا أن اللامتساوية .

$$1 + 1 < \ell(1+1) \tag{1}$$

صحيحة ، فإنه ينتج من هذا اللامتساوية

$$1(1+p)+1<1+r(1+1)$$
 (r)

وللبرهنة على هذا ، اضرب كلا حدى اللامنساوية رقم (١) في ١ + ١:

أو، بوضع (م + ١ ) عاملا،.

وبالأولى والأخرى ، ما دامت ٢١ > صفر :

$$(1+1)^{2}+1 > 1+(2+1)$$
 وتلك هي اللامتساوية رقم  $(7)$  .

ولكني لا أعرف بعد ما إذا كان ثمة عدد م تتحقق اللامتساوية رقم (١) بالنسبة اليه . وكل ما أعرفه هو أنه إذا كانت الخاصة (١) صادقة بالنسبة إلى المددم، فإنها صادقة كذلك بالنسبة إلى م + ١ -

« فأحقق » أنها صادقة بالنسبة إلى م = ٧ ، لأنها ستصير :

وهذا واضح .

أو

فلما كانت الخاصة صادقة بالنسبة إلى م = ٢ ، فإنها صادقة بالنسبة إلى م = ٣ وصادقة كذلك بالنسبه إلى م = ٤ ، وهكذا إلى غير نهاية . فالبرهان بالإنابة ينحصر فيما يلى: إذا كان ، من ناحية ، أننا إذا فرصنا أن خاصة ما صادقة بالنسبة إلى العدد م ، فإنه ينتج عنه أنها صادقة أيضاً بالنسبة إلى م + ١ ، أياً ما كانت م . وإذا كان ، من ناحية أخرى أننا نعرف ، بالتحقيق أو البرهان ، أنها صادقة بالنسبة إلى عدد معلوم ع ، فإنها صادقة بالنسبة إلى كل الأعداد ابتداء من ع ، إذ يمكن أن نمتد بها من ع إلى ع + ١ ، ثم إلى الأعداد ابتداء من ع ، إذ يمكن أن نمتد بها من ع إلى ع + ١ ، ثم إلى أريد أن ينظر اليه أنه مماثل للبرهان الاستقرائي (جوبلو ، ١٦٣٤) .

والمميز الرئيسي للبرهان بالإنابة أنه يتضمن ما لانهاية له من الأقيسة المركزة في صيغة مفردة ، من الأقيسة الشرطية قطعاً ؛ إذ يمكن أن تصاغ كما يلي :

النظرية أو الخاصة صادقة بالنسبة إلى العدد ١

وهي إذا كانت صادقة بالنسبة إلى ١ ، فإنها صادقة بالنسبة إلى ٢

هي صادقة بالنسبة إلى ٢

ثمت كلي .

وهى إذا كانت صادقة بالنسبة إلى ٢ ، فإنها صادقة بالنسبة إلى ٣ هى صادقة بالنسبة إلى ٣ ، وهكذا باستمرار .

والمشاهد هنا أن نتيجة كل قياس تكون صغرى بالنسبة إلى التى تليها ؛ وأن المقدمات الكبرى في كلهذه الأقيسة ، يمكن أن ترد إلى صيغة مفردة واحدة . والبرهان بالإنابة أداة نافعة دائماً ، لأنه ، بسبب كونه يهيى و لنا أن نجتاز بوثبة واحدة كل ما نود اجتيازه من خطوات ، يعفينا من التحقيقات الطويلة المملة المتعبة . وهو يدلنا على أننا حتى في ميدان الحساب الأولى ، نستخدم أيضاً فكرة اللامتناهي الرياضي ، وبدونها حقاً لا يمكن أن يقوم علم ، لأنه لن يكون

وقاعدة البرهان بالإنابة لا يمكن أن تكون صادرة لنا عن التجربة ، لأن كل ما تستطيع التجربة أن تعلمنا إياه هو أن القاعدة صادقة بالتسبة إلى الأعداد العشرة أو المائة الأولى مثلاً ، ولكنها لاتستطيع أن تبلغ السلسلة اللامتناهية من الأعداد بل تقتصر على جزء معين من هذه السلسلة فقط .

كا أنه لا يمكن أن يعد مواضعة واصطلاحاً ، كما هي الحال بالنسبة إلى بعض مصادرات الهندسة « فلماذا هذا الحركم ( أى حكم البرهان بالإنابة ) إذن يفرض نفسه علينا ببينة لا سبيل إلى دفعها ؟ لأنه ليس إلا توكيد قوة العقل الذي يعرف نفسه قادراً على تصور التكرار إلى غير نهاية لفعل واحد، ما دام هذا الفعل كان ممكناً مرة . فللعقل عن هذه القوة عيان مباشر ، ولا يمكن أن تكون التجربة بالنسبة اليه غير مناسبة لاستخدامها ، وبهذا ، للشعور بها » ( يونكاريه ، العلم والفرض » ، ص ٣٣—٣٤ ) .

ويرى بونكاريه أن هذا النوع من البرهان يوجد في كل البرهنات الرياضية فبو اسطته يوسع الجبر ميدانه . إذ نحن نجده في مستهل التحليل اللامتناهى . وهو يتدخل في كل حالة يجتاز فيها الرياضي هوة ضاماً لنفسه ميداناً جديداً .

تلك إذن نظرية بونكاريه في طبيعة البرهان الرياضي ، و**ذلك إذن** مبدأ البرهنة الرياضية عنده .

ولكن جوبلو لا يذهب معه إلى هذا الحد ، بل يقول إن البرهان بالإنابة صورة من البرهان خاصة جداً ويمكن تمييزها بكل وضوح ؛ فني الجبر برهنات حقيقية عامة لا ترد إليه . ويقدم سببين يحملانه على عدم النظر إلى البرهان بالإنابة على أنه النموذج الوحيد للبرهنة العامة للعمة : هما أولا : أنه لا ينطبق بالإنابة على أنه النموذج الوحيد للبرهنة العامة للعمة : هما أولا : أنه لا ينطبق بالإنابة على أنه النموذج الوحيد للبرهنة العامة للعمة .

إلا على سلسلة الأعداد الصحيحة ؛ -- ثانياً : أنه يحتوى على الأقل على برهنة وهو بالتالى عاجز عن تفسيرها .

(١) أما من حيث الناحيــة الأولى فإنه يلاحظ أنه إذا كان محيحاً أن الرياضيات تميل دائمًا إلى أن تنطبع بطابع العدد ، وأن علماء الرياضة يريدون قدر المستطاع وكمثل أعلى للرياضة أن يستبدلوا بما يقوم على العيان — التحليل الخالص، وأن رياضيًا مثل ركبيه Riquier يقترح العدول عن الهندسة العيانية بوصفها منهجاً عتيقاً ضيقاً قد صار غير مفيد حتى ليمكن إسقاطها من بين ثبت العلوم ؛ نقول إنه على الرغم من هــذا الاعتراض الوجيه ، فإن جو بلو يرى أنه لا زالت للبراهين القائمة على العيان في الهندسة قيمتها التي يجب أن ينظر فيها المنطقي. وإذا قيل إننا نلتقي بالبرهان بالإنابة ، على درجات متفاوتة في الظهور ، في كل الأحوال التي يبرهن فيها على خاصة عامة بمعرفة حالة جزئية ممتازة ، لأن البرهنة على الخاصة العامة 'تقوم في أن نعم بالنسبة إلى سلسلة لامتناهيـة من الأحوال ما برهن أو ما حقق بالنسبة إلى إحداها ، حتى أن فكرة السلسلة غير المحدودة من الأعداد تدخل فيها . فمثلا حين نبرهن على أن مجموع زوايا مضلع ذي ع أضلاع يساوى ٢ (ع - ٢ ) من الزوايا القائمة ، فإن ما يغفله غالباً هو أن نبرهن على أنه بربط رأس ببقية الرؤوس في المضلع ، نحن نحل المضلع إلى عدد من المثلثات بقدر ما به من أُضلاع ناقصاً اثنان ؛ ونحن نغفل هــذا معتمدين على أن عيان الشكل يعد كافياً ، ولا حاجة بعد إلى البرهنة . حتى إذا ما استبدلنا ضاعاً من المضلع بخط منقسم إلى قطعتين ، بحيث يكون لدينا أضــــالاع قدرها ع + ١ ، فإن عدد المثلثات يزيد بقدر الوحدة . فإذا كان صحيحاً أن مجموع زوايا المضلع ذي ع أضلاع يساوى ٢ (ع - ٢ ) زوايا قائمة ، فإنه ينتج عن هذا أن مجموع زوايا المضلع

ذى ع + 1 أصلاع يساوى ٢ [ (ع + 1) - ٢ ] زوابا قائمة . وهكذا نستمر معمين تلك الحالة الخاصة على كل الأحوال غير المحدودة . إن كان هذا صحيحاً ، فإنه ليس من الضرورى السير على هذا النحو . بل في وسعنا أن نسلك سبيلا آخر ، أفضل من الأول ، هو أن نختار نقطة ملائمة في داخل المضلع ، ونجر منها خطاً إلى كل رؤوس المضلع ، فيكون لدينا حينئذ من المثلثات بقدر ما هنالك من عدد الأضلاع . ولما كان مجوع زوايا هذه المثلثات كلما ينقسم إلى قسمين ، أحدها هو مجوع زوايا المضلع ؛ والآخر هو مجموع الزوايا المتحاورة حول النقطة وقدره دائماً ٤ زوايا قائمة ؛ فإن المجموع الأول من هذين المجموعين يساوى دائماً ٢ ع - ٤ زوايا قائمة . وليس في هذا برهان بالإنابة ؛ فنحن لا ننتقل هنا بعملية غير محدودة من عدد إلى عدد تال ، إنما الذى نفعله هو أن نبرهن على أن عدد المثلثات المرسومة يساوى ، أياً ما كان قدره ، عدد أضلاع المضلع .

(ب) والسبب الشانى أهم من الأول. فإن البرهان بالإنابة تحتوى على برهنة على الأقل، برهنة أهم كثيراً من الانتقال التقدمى من عدد إلى العدد التالى لأنه بالبرهنة على أن الخاصة المعتبرة صادقة بالنسبة إلى م هى صادقة بالنسبة إلى م + 1، نحن نبرهن فعلا على مشروعية هذا الانتقال.

ويختم هذا النقد بأن يقول إن البرهنـة لا تنتقل هنا من الخاص إلى العام ؛ وإنما تسير من اللامجانس إلى اللامجانس . ولا يستطيع القياس أن يفسر هذا كا لا يستطيع أن يفسر الحالة الأولى ، حالة الانتقال من الخاص إلى العام . فالخاصة الصادقة بالنسبة إلى م + 1 ليست « محتواة » في الخاصة المعتبرة صادقة بالنسبة إلى م ؛ ولكنها « مركبة مع » الخاصة المعتبرة صادقة بالنسبة إلى م .

١٠ وقبل أن نعرض نظرية جوبلو في « التركيب » وهي التي يحاول بها

أن يفسر طبيعة التعميم في البرهنة الرياضية وطبيعة البرهان الرياضي عموماً ، نلقي نظرة على هذا النقد. فنقول ، أما فيما يتعلق بالنقد الأول ، فإن رأى جوبلو يبدو اليوم قديمًا ، بعد أن تطورت عملية احتساب الرياضة تطوراً هائلا فكدنا ننتهى تقريباً إلى عد الحساب الأساس لكل رياضة ، وهـــذا معناه أيضاً اعتبار نظرية العدد ، كما عرفناها من قبل بالتفصيل ، هي نظرية البرهان الرياضي فبونكاريه إذن على حق من هده الناحية ولكنه مخطى، حين يعتبر البرهان بالإنابة مبدأ سريًا أو قوة عجيبة من قوى الروح الإنسانية . ورسل على حق في أن ينقده في هذه الناحية ، كما فصلناه من قبـــل ، فإن الاستقراء الرياضي ليس مبدءاً ، ولكنه تعريف ، وهناك أعداد يمكن أن ينطبق عليها ، بينا توجد أخرى ( الأعداد عبر النهائية ) لا يمكن أن ينطبق عليهـا . فنحن « نعرف » الأعداد الطبيعية بأنها تلك التي يمكن أن تطبق عليها براهين بواسطة الاستقراء الرياضي أى أنها تلك التي تملك كل الخواص الاستقرائية . وينتج عن هذا أن مثل هذه البراهين يمكن أن تطبق على الأعداد الطبيعية ، لا بفضل أي عيان أو بديهية أو مبدأ سرى ، ولكن كقضية لفظية خالصة ... ومبدأ الاستقراء الرياضي يمكن أن يصاغ بطريقة عامة في صـورة كهذه : « ما يمكن أن يستدل به من تال إلى تال يمكن يستنتج من أول إلى أخـير ، وهذا صادق إذا كان عدد الخطوات المتوسطة بين الأول والأخير متناهياً لا في الحالةالأخرى» (« المدخل إلى الفلسفة الرياضية» ، لندن سنة ١٩٣٨ ، ص ٢٧ )، أي في حالة الأعداد اللانهائية أو الغير نهائية . وإنصافًا ليونكاريه ، نقول أيضًا إن لم يرجع كل برهان رياضي إلى البرهان بالإنابة ، وكل ما فعله هو أنه رأى فيه طريقة الرياضي في التعميم .

أما السبب الثانى الذى ساقه حبلو فى نقده ، فهو وجيه فى الظاهر . فحقاً نحن نرى فى البرهان بالإنابة برهنة هى تلك التى نقوم بها للبرهنة على أن الخاصة المعتبرة

صادقة بالنسبة إلى م صادقة أيضاً بالنسبة إلى م + 1 ؛ ولكن من النكن أن يرد على هذا بأن يقال إن هذه البرهنة خاصة بإثبات صحة مبدأ البرهان بالإنابة ، وليست داخلة في المبدأ نفسه كمبدأ للبرهان الرياضي ، إذ أن البرهنة على وجود شيء ليست داخلة في هذا الشيء .

11 — أما نظرية جبلو غلاصتها أن البرهنة الهنسدسية (وليلاحظ قوله « الهندسية » ، لأنه إنما يتحدث عن البرهنة القائمة على العيان) على نحوين :

1) كل برهنة تسير من المفرد singulier إلى العام général ، وتقوم على أساس إثبات إضافة ضرورية بين خاصتين لا متجانستين ؛ وهذا ما لا يمكن أن يتم بواسطة أى قياس أو أى مجموع من الأقيسة . ٢ ) بعض البرهنات تسير من الخاص أى قياس أو أى مجموع من الأقيسة . ٢ ) بعض البرهنات تسير من الخاص بواسطة أى عبد والمعان قياسي .

١ – فللبرهنة على أنه ، في مثلث متساوى الساقين ، الزوايا المقابلة للضلعين المتساويين متساوية ، نحن نفصل المثلث عن نفسه ، إن صح هذا التعبير ، بواسطة الفكر ، ثم نطبقه من جديد ، مقلوباً ، على الأثر الذي نتوهم أنه خلفه على السبورة . وحينئذ نلاحظ أن الزاوية المرسومة بين الضلعين المتساويين تقوم على أثرها ، وأن كل ضلع من أضلاع هذه الزاوية يقوم محل أثر الضلع الآخر المساوى له . « والقيام محل » بالنسبة إلى الضلع الثالث ينتج عن المبدأ القائل بأن النقطتين لا يمكن أن ترتبطا إلا بمستقيم واحد . ثم نتحقق constate أخيراً من أن كل راوية من الزوايا المقابلة للأضلاع المتساوية تقوم محل أثر الأخرى . فكأن البرهنة قد قامت إذن على أساس « عملية » opération « وتحقق » وحمدة .

ولا يقصد من هذه العملية أنها عملية يدوية ، بل هي عملية عقلية ؛ كالا يقصد من التحقق ، التحقق الغزيائي ، الذي يمكن أن نقوم به بواسطة آلات القياس ، إنما يقصد به التحقق المنطق . وكل البرهنات الهندسية (العيانية) تقوم على أساس أمثلة جزئية لأن العملية والتحقق لا يمكن أن يتما ، حتى لوكانا عقليين ، إلا على أساس شكل مفرد .

وثانياً: بعض البراهين في الرياضة تنتقل من الخاص إلى العام ، وهذا يحدث بأن نأتى بحالة ممتازة تكون أبسط من الأحوال المركبة ثم ننتقل من هذه الحالة الجزئية الخاصة إلى القانون العام أو إلى الامتداد بهذه الخاصة إلى أشياء أكثر تعقيداً بما كان من قبل بالنسبة إلى تلك الحالة الجزئية . فمثلا لاستخراج عدد الزوايا التي يشملها مضلع ، نبدأ بالحالة البسيطة لهذا الشكل الهندسي وهي حالة المثلث ونحن نعرف أن مجموع زواياه == ٢ ق . ثم نجزي، المضلع إلى عدد من المثلثات بقدر ما تسمح به الأضلاع ، فيكون لدينا حينئذ عدد من المثلثات بقدر المثلثات ، توجد زاويتان قائمتان. فنستطيع بعد هذا أن نستخرج عدد زواياه على الماس القاعدة أو الصيغة : ٢ (ع - ٢) .

فالملاحظ هنا أننا بدأنا بحالة ممتازة هي حالة المثلث ثم امتددنا بهذه الحالة الممتازة إلى حالات عامة هي حالة أي مضلع كان ، وتحققنا أخيراً من الصيغة العامة التي صيغ بها القاون . وكأننا هنا أيضاً بإزاء عمليتين : عملية تركيب أو بالأحرى تجزئة المضلع إلى مثلثات ، ثم عملية مشاهدة هي مشاهدة أن هذا المضلع يحتوى من المثلثات بقدر عدد الأضلاع : وبطرح الزاويتين القائمتين المضلع يحتوى من المثلثات بقدر عدد الأضلاع : وبطرح الزاويتين القائمتين المحكونتين لمجموع زوايا رؤس المثلثات المتكونة ، تنتج لدينا الصيغة الدالة عن عدد ومقدار زوايا المضلع .

وبهذا تتلخص نظرية جوبلو أولا في أننا في حالة كل البراهين الرياضية نقوم بعملية تركيب وبناء ، ابتداء من حالة جزئية . وليس الأمر هنا أمر تعديل لقضايا نبدأ منها ، لأننا نضع خواص بين صفات لا متجانسة . فبين صفة كون المثلث شكلا ذا ثلاثة أضلاع وبين صفة أخرى هي صفة الزوايا نضع خاصية ما هي كون مجموع زواياه يساوى قائمتين ، وكون مجموع الزوايات = ٢ ق لا يستخلص بالتحليل من كون المثلث شكلا ذا ثلاثة أضلاع . وعلى هذا فتحن بإزاء عملية بناء ولسنا بإزاء عملية تحليل ، لأن الروابط والإضافات التي نضعها إنما نضعها بن صفات لامتجانسة .

وقد يعترض على هذا بأن يقال إن هذا يتعلق بالهندسة القديمة التقليدية ويرد جوبلو على هذا بأن يقول إن الجبر نفسه يقوم على أساس التركيب لأن فى المعادلات والتحويلات لا نقوم بمجرد استخلاص صيغ من صيغ أو معادلات من معادلات وإنما نحن نضع خواص لها ارتباط وهذه الخواص لا متجانسة ؛ وبهذا لا نكون فى الواقع إزاء عملية تحليل . ويمكن بالتالى رد جميع المسائل الرياضية إلى عمليات أى تركيبات بنائية نقوم بها فعلا أثناء البرهنة . ويقتبس فى هذا الصدد كلة معليات أى تركيبات بنائية نقوم بها فعلا أثناء البرهنة . ويقتبس فى هذا الصدد كلة معليات ألى عمليات أن يركبه » .

أما القياس فلايرى له جوبلو إلا مجالا ثانوياً وذلك كخطوة انتقالية إبان البرهان أو على حد تعبيره الحجازى هو فقرة من فقرات البرهنة ، وهذه الفقرة من شأنها أن تعطى للبرهان الرياضي دقته المنطقية ، ينما من شأن قدرة العقل التركيبية البنائية أن تضمن خصب العقل .

### التجريب العقلى :

ويتصل بهـ ذا الأمر تلك الناحية الأخرى التي تترجح بين المنهج التجريبي والمنهج الاستدلالي ونعني بها مسألة التجريب العقلي. وهي ناحية قد عني بها كل العناية أرنست ماخ Mach في كتابه «المعرفة والخطأ » في الفصل الموسوم باسم « التجريب العقلي » l'expérimentation mentale ثم أتى من بعد «رنيانو» Rignano وذلك في كتابه Psychologie du raisonnement « نفسانية البرهان » ، فأرجع كل أنواع البرهان تقريباً إلى التجريب العقلي . والتجريب العقلي معناه بصورة عامة أن يقوم الإنسان في داخل عقله بكل الفروض والتحقيقات التي قدييئس أولا يتيسر له أن يقوم بها في الخارج وينقسم إلى أنواع أهمها اثنان : التجريب العقلي الخيالي ، والتجريب العقلي العلمي . أما الأول فهو ذلك النوع من التأملات الخيالية وضرب الفروض بعضها في بعض مما أبدع فيه الشعراء وأصحاب الخيال الجامح . وهو طبعاً لا قيمة له من ناحية العلم ؛ والآخر هو وحده ذو القيمة العلمية ، لأن الفروض فيه لا تقوم على موضوعات وهمية مختلقة ، إنما تقوم على وقائع يجرب عليها الإنسان الأوضاع المختِلفة أو الفروض العديدة ويستخرج النتائج التي تؤدي إليها هذه الفروض — وكل هذا يجري في داخل الذهن. فكل عالم قبل أن يحقق شيئًا في الخارج يتصور كل ما يريد عمله وكل جهاز يريد أن يركبه. فاستيڤنسون مثلاً كان يعرف العجلات والعربات وقوة البخار ولكنه قبل أن يكون بها الجهاز الذي يعرف بالقاطرة أو الآلة البخارية عامة ، كان يعرف في ذهنه قبل ذلك هذه القاطرة وتصور في ذهنه هذه القاطرة بكل أجزائها كما تصور كيف يمكن أن يكون الاحتكاك وأي مقدار من القوة الحرارية يجب أن تستخدم لجركذا أوكذا من الأثقال ... إلى آخر تلك الأشياء

التي تكون القاطرة الواقعية في الخارج. كل هذا قد أدركه بعقله ، وركبه في داخل الذهن وكأنه يقوم بتجربة فزيائية ولكنها في داخل الذهن ، فهو يفترض الفروض في داخل الذهن ، ويستبعد ما لا يمكن أن يتحقق أيضاً في داخل الذهن، ويستبعد ما لا يمكن أن يتحقق أيضاً في داخل الذهن، ويستبعد كل الفروض التي يرى أنها غير وافية لتركيب الشيء الذي يراد تركيبه ، إلى آخر تلك الأمور التي نقوم بها في التجريب الواقعي العادي ( التجريب الفزيائي ) .

ولهذا النوعمن التجريب فائدة كبيرة : أولا من حيث الاقتصاد في العمل . ذلك لأن القيام بهذا التجريب في داخل الذهن لا يكلف المرء شيئًا من الناحية المادية فلا يكسر جهازًا ولا يستنفد مواد أولية ، ولا يكون مثل التجريب الفزيائي الذي يحتاج إلى فترة طويلة ، إلى آخر كل هذه الأشياء التي ينتج عن القيام بها عقلياً فحسب كثير من الاقتصاد في الوقت والجهد والمواد والنفقات . ثانياً: هذا التجريبي العقلي قد يسمح بفرض فروض جريئة قد لا تتجه إلى اتخاذها لو أننا بإزاء تجريب فزيائى واقعى ، ومن المكن أن تتحقق هذه الفروض بالفعل، لأن الحرية الميسرة للعقل في هذه الحالة أكبرمنها في حالة التجريب الفزيائي الذي كثيراً ما يشتت الذهن ويصرفه عن الإدراك الحقيقي للنسب العامة التي هي الأصـــل في كل نظرية بما يولد من جديد فروضاً خصبة تؤدى إلى اكتشاف نتأمج أهم وأحسن. والشاهد على هذا ما فعله كثير من العلما، وعلى رأسهم خصوصاً جليليو - إذ استطاع القيام بكل هذه الأبحاث الكبيرة في ثقل الأجسام قبل أن يحققها عملياً في الخارج واقتنع بصحتها قبل أن يجربها في الخارج. واتجه هذا الاتجاه تقريبًا ديكارت ، و إن كان حظه من التجريب العملي غير مشجع على إجرا. هذا النوع من التجريب ولكنه قال على العموم: إتى أستطيع أن أستغنى عن إجراء أي تجربة فزيائية خارجية لأنني أقلع أن أركب

فى ذهنى كل العمليات الممكنة . وطبعاً هذا الانجاه ينشأ عن النزعات الرياضية الظاهرة . و إن كان الثانى قد وفق ، والأول قد أخفق .

ولا يقتصر هذا التجريب العقلى على العرباء والعلوم الطبيعية بوجه عام ، بل يمتد إلى كل العلوم الرباضية فنحن نستطيع أن نجرى براهين لا حصر لها فى داخل الذهن ، فيا يتصل بنظرية هندسية . فدون حاجة إلى أى قلم يرسم لنا الأشكال الهندسية نستطيع أن نفرض الفروض وأن نسير فى التحليل عائدين ، أو نبدأ من التركيب متقدمين ، إما للبرهنة على نظرية معلومة أو لبيان نتائج خاصة من نظرية ما — وفى هذا كله نحن نقوم بعملية تجريب عقلى كالحال تماماً فى التجريب الفريائي .

ولئن لم يكن لنا الحق فى أن نذهب إلى ما ذهب إليه رنيانو من القول بأنه الصورة العامة لكل تفكير فانه مما لا شك فيه أنه يلعب دوراً خطيراً فى تكوين التجريب الرياضى والتجريب الفريائي على السواء ، كما سنرى عند الكلام عن المنهج التجريب .

#### صور الاستدلال :

- ١ الاستدلال بلا غرض معين ؛
- إذا عامت لدينا قضية ويراد البرهنة على صحتها أو فسادها نلجأ إما إلى
   النحليل المحصل analyse poristique أو إلى التركيب synthèse ؛
- ٣ إذا أريد معرفة المنصر المجهول بواسطة ماله من روابط مع عناصر معلومة ، نلجأ إلى :
  - zététique التحليل الباحث
    - (ب) التركيب synthèse

للاستدلال صور عدة تقوم إما على الغاية التي ننشدها منه ، أو على طريقة البرهنة ومنهجها إبان أي استدلال . ففيما يتصل بالناحية الأولى ينقسم الاستدلال إلى استدلال ذي غاية ، ويشمل خصوصاً النوع الثاني الذي ذكر ناه . واستدلال ليس بذي غاية ، وهذا النوع هو المعروف غالباً في الكتب المثالية التي تقوم على أساس فروض خيالية . ومن هذا النوع مثلا «يوتوپيا» توماس مور Thomas Wore ، ثم خصوصاً من الناحية الفلسفية كتاب « بلا زمان » More تأليف رنوڤييه الذي افترض فيه هذا الفرض : إذا كان مركس أورليوس لم يستقل ويتنازل عن العرش فماذا كان سيحدث؟ ثم استمر في فرض هذه الفروض المنافية للوقائع التاريخية من أجل أن يستخلص كل الاستدلالات التي تقوم عليها ، فهـذا استدلال بلا غرض مقصود ، وإنما نحن هنا نبتدىء من فرض أو فروض ثم نحاول أن يستخرج كل النتائج التي يمكن أن يؤدى إليها ـ وقد يكون في هذا نوع من الغاية من ناحية المؤلف، ولكنه يوضع في الأصل باعتباره بلاغاية. ومن النوع الأدبى كتاب الرحلة إلى إيكاريا Voyage en Icarie لكابيه . ولكن هذا الاستدلال ليس بدى قيمة علمية حقة ، خصوصاً أنه يقوم على فروض خيالية ، وهو في الواقع نوع من التجريب العقلي يهدف إلى النوع الخيالي الذي ذكرناه آنفاً . أما القيمة الحقيقية فهي في هذا النوع الثاني القائم أولا إما على وجود قضية ويراد البرهنة على صحتها أو على كذبها ، أو توجد قضية معلوم صحتها وكذبها ، ويراد استخلاص النتائج التي تترتب عليها . ففي الحالة الأولى نحن نقوم بعملية برهنة من أجل التأدي إلى بيان صحة أو فسأد انقدمة الموضوعة أو المطروحة . وفي هذه الحالة إما أن نجعلها نتيجة ، وإما أن نجعلها مقدمة . فإذا جعلناها مقدمة فإما أن نفترض القضية صحيحة ثم نستخِلص ما تؤدى إليه من نتأئج، فإذا كانت هذه النتأئج صحيحة كانت القضية صحيحة ، وإذا لم

تكن كذلك كانت خاطئة ؛ وإما أن نستخدم البرهان بالخلف وهو أن نفرض سحة العكس فيؤدى هذا الى خلف و إحالة أى نتائج تناقض قضايا مسلماً بصحتها وعن طريق إثبات كذب النقيض تثبت سحة الأصل.

وهذا المنهج في البرهنة دقيق لا غبار عليه من ناحية البرهنة المنطقية الصرف، ولكن كما يلاحظ Cournot في كتابه « تسلسل أفكارنا » de nos idées L'Enchaînement يلزم العقل دون أن ينيره؛ أي أنه يرغم على الإقناع ولكنه لابوضح للذهن لماذا يجب الاقتناع بهذا فيظل العقليشعر بشيء من القلقلأنه لم يستنراستنارة كافية من هذاالبرهان بالخلف. والطريق الآخر هو أن نأتي بالقضية المراد البرهنة على صحتها ونفترضها صحيحة . — والصيغة اللائقة في هذا الصددأن يقال: أن نفترض صحة المطلوب على نحو يؤدى إلى إرضاء السؤال أي نفترض الصحة من أجل إمكان البرهنة بسهولة — فنجد أننا نصل إلى نتأنج إيجابية صحيحة فيكون الأصل صحيحاً كذلك ، وفي هذه الحالة نحن نقوم بعملية تحليل محصل بمعنى أننا نبدأ من قضية ونربطها بقضية أخرى معلومة الصحة . فإن لم تكن معلومة الصحة فتربط بقضية أخرى معلومة الصحة ، وهكذا إلى أن تنتهي إلى قضية مسلم بصحتها ، وبهذا التحليل الذي هو تحليل محصل poristique كما يسميه Viète نصل إلى الربط بين هذه القضية المعلومة أمامنا وبين قضايا أخرى معلوم صحتهـاً . فتثبت صحة القضية الأصلية المعلومة . وقد نقوم بدلا من هذا التحليل المحصل بتحليل باحث zététique وذلك بأن نفرض الفروض ونقوم بالتجريب شيئًا فشيئًا حتى نصل في النهاية إلى قضايا مسلم بها ، فهذا نوع من التحليل يختلف عن الأول في أن الأول يفترض الصحة ، والثاني لايفترضها ويحاول بفرض الفروض أن ينتهي إلى النتيجة المطلوبة ، أعني إلى القضية

المعينة المطلوب معرفة صدقها أو كذبها . أما علية التركيب فهى علية عكسية تسير ُقد ما وتبدأ من القضية باعتبارها صحيحة ثم تستخرج كل النتائج . وفي هذه الحالة تكون القضية الأصلية معلومة الصحة ويراد معرفة كل النتائج التي تؤدى إليها . وهذه هي الحالة العامة التي نسلك سبيلها في تكويننا للرياضيات : فنحن تبدأ من قضايا بسيطة ثم تركبها بعضها مع بعض حتى نصل إلى قضايا أكثر تعقيداً وهكذا باستمرار . فالتركيب إذن تقدمي بينها التحليل ارتدادي ، لأنه يحاول أن يرتد إلى المبادى الأصلية للقضايا ، بينها التركيب تقدمي لأنه ببدأ من القضايا المركبة المترتبة عليها .

#### المشاكل المنطقية :

هذه المبادى، الأولية وتلك القضايا الأولية من أبن جاءت ، وما هو المصدر الذى نستمدها منه ؟ هنا اختلفت الإجابة على شعبتين ، وكل شعبة إلى شعبتين كذلك . فأولا شعبة العقليين ، وثانياً شعبة التجريبيين .

١ — شعبة العقليين : بجيب العقليون عن هذا السؤال على نحوين :

(۱) النحوالأول بأن يقول فريق منهم إن هذه المبادى، موجودة بالضرورة في طبيعة العقل الإنساني وأننا لا نفعل بعد هذا إلا أن نطبق هذه المبادى، وتزيد في تركيبها شيئاً فشيئاً حتى نصل إلى أعلى درجات التركيب الرياضي . وعلى هذا سترتد الرياضة في نهاية الأمر إلى أن تكون درجة متقدمة أو ترقية للمنطق على حد تعبير ليبنتس une promotion de la logique فالأصل أن يدرك الإنسان فكرة الإضافة الموجودة بين الموضوعات ثم ينتقل من هذه الفكرة الى فكرة المجموع groupe ثم الى فكرة الصنف classe وبعد هذا يستخرج فكرة العدد ثم الترتيب إلى غير هذا من المسائل الأولية التي تكون أساس فكرة العدد ثم الترتيب إلى غير هذا من المسائل الأولية التي تكون أساس

العلم الكمى. و عد هذا تتفاضل هذه المسائل الأولية شيئاً فشيئاً حتى تبلغ التركيب المكون لأى علم من العلوم الرياضية المعروفة ، وتحن إبان هذا كله لا نعتمد إلى الواقع إلا على قوانين المنطق الصورى البحت وعلى قوانين العقل الرئيسية ولا نهيب في أية حالة من هذه الأحوال بالعيان أو التجريب. ولذا سميت هذه النزعة باسم الصورية الرياضية formalisme mathématique.

(ب) والنحو الآخر الذي أقيم عليه هذا المذهب العقلي هو أن يقال إن الرياضة أقرب اتصالا بالجزئيات وأقل تجربداً من المنطق الصورى. فقو انين الفكر خالية من كل مادة ، وهي عامة عموماً يجعل الصلة بين الأشياء الجزئية وبين القو انين المنطقية بعيدة كل البعد، بينا الرياضة تنطبق على الأشياء الجزئية . فلذا أتى فريق آخر من العقليين فحف من حدة هذا القول بالصورية بأن جعل لعيان نصيباً في استخلاص الحقائق الرياضية . فهذه النزعة تقول في مجموعها بأن للعيان نصيباً في تكوين الرياضة لأن الرياضة تتعلق بالجزئي أيضاً ولا تقتصر على مجرد الروابط على السكلى العام وحده ولهذا فإنها تعنى بالموضوعات ولا تقتصر على مجرد الروابط على الكلى العام وحده ولهذا فإنها تعنى بالموضوعات ولا تقتصر على مجرد الروابط الفكرية المنطقية التي تنتسب وحدهاالى المنطق الصورى. ومن الذين أخذوا بهذا الفكرية المنطقية التي تنتسب وحدهاالى المنطق الصورى. ومن الذين أخذوا بهذا خصوصاً ديكارت وجليليو . ولكن العيان هنا قد فهم بمعنيين : —

أولا: بمعنى العيان الحسى؛ ثانيا: بمعنى العيان العقلى . لكن أصحاب هذا المذهب لأنهم عقليون قد أخذوا خصوصا بالعيان العقلى . فديكارت أخذ به ومن قبله رجال عصر النهضة . وجاء كنت فقال إن الرياضيات تقوم على أساس نوع معين من الأحكام تختلف عن نوع الأحكام المستعملة في المنطق الصورى البحت . فالمنطق تحصيل حاصل يقوم على أساس قضايا تحليلية أى الصورى البحت . فالمنطق تحصيل حاصل يقوم على أساس قضايا تحليلية أى قضايا لا تأتى في محمولها الا بما يتضمنه الموضوع . وعلى هذا ، فإنه لا يأتى بجديد مطاقاً : وعلى العكس من هذا نحد الرياضة تقوم على أساس الجدة ؛ وهدذا

لا يتيسر الا بواسطة القضايا التركيبية ، أى تلك التي يكون في محمولها صفات لا توجد في داخل الموضوع: إن تضناً أو صراحة . غير أن هذه الجلمة ليست صادرة عن التجربة بل عن صور قبلية موجودة في طبيعة العقل الإنساني هي عبارة عن شكول قبلية للحساسية .

ولابد لـكل مضمون يأتى من الخارج في التجربة أن يدخل في هذه القوالب القبلية أو الشكول الأولية : وأهمها الزمان والمكان والعلية ، والجلمة في الرياضة تقوم على عيان عقلي هو عيان الزمان والمكان والعلية . وهذا ما يجعل المحمول في القضايا الرياضية غير متضمن في الموضوع .

وأخيراً جاء بوانكاريه فقال إن الطابع الرئيسي الذي يقوم عليه البرهان في العقل الرياضة هو ذلك الذي يعبر عنه البرهان بالإنابة وهو يقوم على أساس أن في العقل الإنساني قوة خالقة من شأنها أن تكرر الفعل حينا تعرف أن من المكن فعله مرة واحدة. فإذا أمكن العقل الإنساني أن يقوم بفعل واحد فإنه يكرره باستمرار بقوة خاصة به ، وهذه القوة مركوزة في طبيعته وهي بعينها قوة قبلية وليست صادرة عن التجربة . والبرهان بالإنابة الذي يعبر عن هذه القوة هو في رأى بوانكاريه النموذج الحقيقي للقضايا التركيبية الحقيقية ، أما القضايا التركيبية كا تصورها كنت ، فقد عني عليها ، لأنه لم يعد أحد يؤمن بأن الزمان أو المكان صورة قبلية موجودة بالطبيعة في العقل الانساني .

وفى هذا التطور المنزعة العقلية نجد أن ثمة تطوراً نحـ و التقليل من قيمة الموضوعية فى الرياضة. فقد كان نصيب العيان كبيراً لدى ديكارت ولكته قل عند كنت واستحال فى النهاية عند پوانكاريه إلى نوع من المواضعات والاصطلاحات الميسرة أكثر من أن يكون عياناً بالمعنى الحقيقى وهذا ما جعل پوانكاريه يقول بوجود الفروض فى الرياضة كاهى موجودة فى المنهج التجريبي.

والرياضة ستثول إذن الى مجرد فروض يستنتج منها نتائج بواسطة المنطق الخالص .

المذهب التجريبي : وعلى العكس من ذلك يرى المذهب التجريبي أن الرياضة لاتقوم على أساس المنطق ، لسبب ظاهر جداً لديهم وهو أن الرياضة تنطبق على الواقع ، مع أبها ليست صادرة عن التجربة ؟ عن هذه المسألة قد أجاب المثاليون فقالوا إن الحل بسيط وهو أن قوانين العقل هي بعينها قوانين الوجود ، فما ينطبق على العقل ينطبق على الوجود ، فما ينطبق على الوجود ، فإذا كانت الرياضة تقوم على أساس تركيبات عقلية قبلية ينطبق على الوجود ، فإذا كانت الرياضة تقوم على أساس تركيبات عقلية قبلية خالصة فإنها ستنطبق أيضا على الواقع ، ما دام الواقع عقلياً خالصاً هو الآخر . أما التجريبيون فقد قالوا على العكس من ذلك إن الرياضة لا تنطبق على الواقع إلا لأنها مستمدة في البدء من التجربة ، فتاريخ العلم قد دلنا على أن الرياضيات قد نشأت شيئاً فشيئاً عن طريق التجربة وأنها في تطورها إنما هي نوع من التجريد لنتائج أتت بها التجربة أولا ثم أحلناها في النهاية — بعد أن استوثقنا منها أو من مبادئها الأولية — إلى أمور تقوم على المنطق الصورى .

وهذا الذهب قد انقسم بدوره إلى شعبتين: النزعة التجريبية السادجة التي تقول بأن الأصل في الموضوعات الرياضية هو التجربة بعيبها فالأصل في فكرة الحظ مشاهدة الخيط والسلك ، والأصل في فكرة الدائرة قطع أى جذع من شجرة ، والأصل في فكرة الاسطوانة جذع الشجرة . ولسنا في حاجة إلى الرد على هذا المذهب الساذج كل السذاجة لأن أى خط في التجربة مهما يكن لايمكن أن يؤدى إلى فكرة الخط الهندسي إذ كل خط في التجربة له عرض وسمك ، أن يؤدى إلى فكرة الخط الهندسي إذ كل خط في التجربة له عرض وسمك ، أما في الرياضة فليس للخط أى سمك أو عرض . كما أن الدائرة كما تتصورها الهندسة لا توجد في أي شيء من الموضوعات التجريبية إطلاقاً . — والنزعة الهندسة لا توجد في أي شيء من الموضوعات التجريبية إطلاقاً . — والنزعة

الثانية هي التجريبية المهذبة وهي التي تقول بأن الأصل في نشأة الرياضة كلا دلنا تاريخها هو البد، من معطيات التجربة ، ونكن بعد مرور فترة ماكانت كافية لتكوين مضمون قادر من بعد على أن ينمو بنفسه اكتفت الرياضة من التجربة بهذا القدر وأصبحت تعتمد على رأس مالها وحدها ، فزانت من التركيبات المختلفة ومن بيان الإضافات المعقدة والمتطورة في التعقيد شيئًا فشيئًا ، وهذه التركيبات قد أقامتها على أساس البرهان المنطق ، ولكن المهم أن الخطوة الأولى قد كونت على أساس تجريبي . وهم هنا يشيرون دائمًا إلى استخدام الأشكال للرسومة فى الهندسة وإلى الحل والتركيب في الحساب والجبر ، وكل هذا يدلى على أننا في أثناء الرياضة إنما نقوم في الواقع بأشياء تتصل بالتجربة عن قرب .

وينتسب إلى هذا المذهب أيضاً المذهب العملي أو الفعلي أو التركيبي البنائي الذي يمثله جوبلو. فجو بلوكا عرفنا من قبل يقول إن القوة الخالقة المجدِّدة في الرياضة هي قوة التركيب البنائي ، فتركيب الأشكال المختلفة في الهندسة ، ثم تركيب المعادلات بعضها مع بعض على هيئة خاصة ووضع خاص ، هذا هو الذي يعطى العقل القدرة على أن ركب من جديد وأن ينتقل باستمرار من الخاص إلى العام -فهو يفسر الجدة في الاستدلال على أساس قدرة العقل على البناء والتركيب. ولو نظرنا بعد هذا في هذه النظريات ، لوجدنا في الواقع أن المذهب الأول ، مذهب الصورية المنطقية الرياضية ، هو المذهب الذي يكاديكون السائد اليوم ، خصوصاً عند أصحاب المنطق الرياضي . فكما عرفنا من قبل عند كلامنا الأخير عن فكرة المدد، قد وجدنا عند رسل (ويشايعه في هذا كل المناطقة الرياضيين وبخاصة أتباع دائرة ڤينا ) أن الرياضة من خلق العقل ، وهي ليست إلا مجموعة من التعريفات التي نضعها في البدء إلى جانب نفر قليل من الأفكار الأولية والأفكار غير المحددة ، وهذه كلها صادرة من العقل نفسه ، وكل ما نفعله بعد

هذا في الرياضة هو أن تستخرج كل الإضافات المكنة التي بين هذه الأفكار الأولية ؛ وأن نزيد التركيب في التعقد شيئًا فشيئًا حتى نبلغ الرياضة العليا . ونحن في هذا لم نفعل أكثر من أننا استخرجنا المضبون الأصلى التعريفات والبديهيات والمسادرات تنحل بدورها إلى تعريفات ، فالمسألة سترتد في نهاية الأمر إلى مجوعة من التعريفات والاصطلاحات يضعها العقل الإنساني دون أن يستعين في هذا بالتجربة . ثم يحاول على أساس افتراض صحة هذه التعريفات أن يستخرج كل ما يمكن أن تتضمنه بو اسطة الاستدلال المنطقي . وعلى هذا فليس في الرياضة عنصر تجديد ولا جدة إطلاقاً ، والأمركله أمر تحصيل عاصل مستمر . وتحصيل الحاصل هذا لا ينشأ عن قوة سرية خاصة كا يزع حاصل مستمر . وتحصيل الحاصل هذا لا ينشأ عن قوة سرية خاصة كا يزع وانكاريه ، ولا ينشأ عن مقدرة تركيبية بنائية كا يدعى جوبلو . وإنما يقوم على القوانين المنطقية العقلية الصورية الحالصة .

وأخيراً لايفوتنا أن نشير إلى رأى مايرسون الذى انتهى فى كتابه «سلوك الفكر» إلى القول بأننا فى حالة الاستدلال ، حتى لو قمنا بعملية تغيير فى منتهى الضالة ، فإننا فى الواقع ننتقل من جديد إلى جديد مغاير باستمرار ؛ وإنه لا يوجد أى تحصيل حاصل فى الفكر . حقاً توجد هوية فى الصورة بين (۱+ب) = البب اب (۱+ب) ولكن لا توجد هوية بين (۱+ب) = ۱۱+۲ اب بب فهناك تغيير مستمر وبالتالى لا يوجد تحصيل حاصل . ولكن هذا أيضا لا يدل على أية جدة ، والحقيقة أن الرأى الذى يجب أن يتبع هو أن نقول كما قال أصحاب المنطق الرياضي إن كل شيء يتوقف على مصطلحات يضعها العقل الإنساني وضعا ثم يستخرج العقل منها بافتراض محتها ( والصحة هنا افتراضية بحت ) كل ما يمكن أن يستخرج منها ، وكل هذا بواسطة القياس الخالى من كل جدة ، والرياضة إذن كلها تحصيل حاصل مستم.

### المنهج التجريبي

رأينا في المنهج الاستدلالي أنه لا يقتصر على السير من الكلي إلى الجزني ، بل هو بالأحرى يسير من الخاص إلى العام ، وفي هــذا اقتراب هائل من المنهج الاستقرائي الذي كان يعد أنه إنما يقوم على أساس الانتقال من الخاص إلى العام يمكس الاستدلال. وتبين خصوصاً بعد أبحاث جوبلو أن الأمر يتوقف هنا على الإهابة بالتجربة ، لا على طريقة الانتقال ، فطريقة الانتقال واحدة في كلا النوعين فهي دائمًا من الخاص إلى العام ، خصوصاً في الاستدلال بمعناه الحقيق ، لا بمعنى الاستدلال القياسي ، وإنما الفارق هو أننا في الاستدلال لا نعتمد على التجربة بل نعتمد ابتداء من المباديء الأولية على قواعد المنطق ومبادئه وحدها منتقلين دأمًا من البسائط إلى المركبات وهكذا باستمرار في تقدم مستمر تحو التركيب والتعقيد.ولهذا يميل بعض من المناطقة إلى عد المنهج الاستدلالي خطوة من المهج التجريبي ؛ أو بالعكس يميل بعض من المناطقة إلى عد المنهج التجريبي لحظة من لحظات المنهج الاستدلالي العام . غير أن هذا التقريب يجب أن لا ينسينا التمييز الدقيق الذي يجب أن نضعه فيما بينهما . فقد تبين لنا في نهاية حديثنا عن المنهج الاستدلالي أنه يقوم على أشياء من خلق العقل وأنه تحصيل حاصل مستمر ، وأن الصورية المنطقية هي الطابع الحقيقي للرياضة وبالتالي للاستدلال الرياضي . بينما نجد على العكس من ذلك أننا في حالة العلوم الطبيعية نبدأ من موضوعات توجد في التحرية الخارجية أي لا تقتنص من العقل بال تفرض نفسها من الخارج على العقل أولا ، وعلى هذا (العقل ) — بعد ذلك — أن يفسرها أو يصفها . فمن الممكن أن نميز بين كلا للنجين على أساس أن المنهج التجريبي موضوعه الوقائع الخارجية ، بينما المنهج الاستدلالي موضوعه المخلوقات العقلية - إن صح هذا

التعبير les êtres de raison . فالمنهج التجريبي بمعنى عام هو المنهج المستخدم حين نبدأ من وقائع خارجة عن العقل ، سواء أكانت خارجة عن النفس إطلاقاً ، أم باطنة فيها كذلك كافى حالة الاستبطان ، لكى نصف هذه الظواهر الخارجة عن العقل ونفسرها . وفى تفسيرنا لها نحن نهيب بالتجربة باستمرار ، ولا نعتمد على مبادىء الفكر وقواعد المنطق الصورية وحدها .

## خطوات المنهج النجريبي : • •

ولهذا المنهج خطوات ثلاث: الأولى حيمًا نقوم بمجرد الوصف والتعريف، فعالم النبات الذي ينظر في أنواع النبات المختلفة، وأصناف الأوراق التي يحملها كل نبات، وضروب الأزهار الخاصة بذوات الأزهار منها ثم طريقة التغذى في كل منها وطريقة الوقاية إلى آخر تلك العمليات الحيوية التي يقوم بها النبات — نقول إن العالم الذي ينظر في هذه الأشياء ثم يقوم بعملية الوصف ثم التعريف ثم التصنيف إلى أسر وفصائل وأصناف، لا يقوم بعملية تفسير ولا عملية تجريب كما أنه لا يضع نظرية عامة لكل الظواهر أوفرضا يستوعنها جميعا، فهذه الخطوة تسمى خطوة التعريف والتصنيف أو مجرد الوصف البسيط. والخطوة الثانية هي ألا يقتصر الإنسان على أن يعرف حالة الشيء بل ينتقل منها إلى بيان الروابط والاضافات الموجودة بين طائفة من الظواهر المتشامهة.

هنالك نقوم بعملية تفسير لا تقتصر على مجرد الوصف كافى الخطوة السالفة فهذا التفسير يقتضى منه أولا أن يشاهد هذه الظواهر وأن يتلو هذه المشاهدة بوضع فرض يمكن أن يكون قضية تفسيرية لمجموع هذه الظواهر ، وثالثاً عليه بعد ذلك أن يمتحن محة هذا الفرض بإجراء التجارب التي إما أن تثبت هذا الفرض

مباشرة أو أن تؤدى إلى إثبات قضية تكنى صحبها لإثبات صحة الفرض المطاوب المتحان الصحة فيه . فهذه الخطوة الثانية تمتاز إذن بالمشاهدة التي لا تقف عند هذا الحد \_ كاهي الحال في الخطوة الأولى \_ بل تنتقل منها إلى بيأن الروابط وذلك بافتراض صيغة تفسيرية للاضافات الموجودة بين الظواهر المختلفة ، ثم المتحان صحة هذا الافتراض بإجراء التجارب المختلفة . وهذا هو المنهج التجريبي بالمعنى الدقيق . أما الخطوة السابقة فقد أدخلناها في باب المنهج التجريبي لأنها تتصل بالعلوم الطبيعية ونحن ننظر إلى المنهج التجريبي على أنه المنهج للتعلق بالعلوم الطبيعية إجمالاً . فعلى السعة نقول إذن إن هذه الخطوة تدخل في باب المنهج التجريبي .

٣ ــ الخطوة الثالثة: حتى إذا ما انتهينا عن طريق المنهج التجريبي هذا إلى وضع قوانين أتينا بخطوة ثالثة هي خطوة تنظيم هذه القوانين الجزئية لكي تدخل في نطاق أعم بأن تصبح مبادي، عامة كلية يستخرج منها قوانين بواسطة الاستدلال، وهذه المبادي، العامة هي الفروض العظمي كفرض النسبية أوالذرات أو إنسماع الراديوم (أو الإشعاع الراديومي) أو فرض التطور في العنوم الحيوية . والملاحظ في هذه الخطوة الثالثة أنها تركيبية بينا كانت في الحالة الثانية تحليلية ، لأننا هنا نحاول أن تركب شيئًا فشيئًا القوانين الجزئية للظواهر الجزئية لكي نضع قانونًا كلياً عامًا ، يصلح لأن تستخلص منه بقية القوانين الجزئية لكي نضع قانونًا كلياً عامًا ، يصلح لأن تستخلص منه بقية القوانين الفرعية ، ففي الميكانيكا مثلا توجه قوانين نيوتن في الحركة والجاذبية ، وقوانين سقوط الأجسام لجليليو وكبلر ، فلو أننا نظمنا هذا كله في نظرية واحدة كا في فرض النسبية ، فإننا نستطيع أن نصل إلى فرض عظيم من الفروض الفزيائية ، أو المتصلة بالميكانيكا .

# لمرغ الملامظة والنأدى إلى الوقائع في المهج التحريبي :

ولو نظرنا في الممهج التجريبي وهو الخطوة الثانية من الخطوات الثلاث التي أوردناها بالمعنى الضيق فإننا نجد أن هذا لمنهج إنما يسسير خطوات ثلاث هو الآخر ، فهو يبدأ بالملاحظة ويتلوها بالفرض ، ويتبعها بتحقيق الفرض بواسطة التجريب. فالملاحظة والفرض والتجريب هي إذن الفقرات الثلاث المكونة لسلسلة المنهج التجريبي ، فلو نظرنا مثلا في نظرية كنظرية سقوط الأجسام التي وضعها جليليو فإننا نجد أن جليليو قد بدأ بملاحظة سقوط الأجسام وأنه يبدو للانسان في الظاهر أن الجسم حينًا يقطع مسافات أطول أثنساء سقوطه تزداد سرعته ، فحاول أن يفسر هذه الظاهرة المشاهدة ، فافترض أولا أن زيادة السرعة ناشئة من زيادة المسافة المقطوعة . ولكنه وجد أن هذا الفرض يؤدى إلى تناقض مع كثير من الوقائع ، فاستسدل به فرضاً آخر هو أن تكون نسبة السرعة سائرة مع الزمن ومن أجل هذا حاول أن يجرى تجربة مباشرة ولكنه لم يستطع ذلك فأجرى تجربة غير مباشرة استطاعأن يبين فيها النسبية بين الزمن الذي مر وبين المسافة من المكان التي قطعت . وبهذا وصل إلى قانون سقوط الأجسام ، لارتباط هذا بالفرض الثاني الذي وضعه وهو التماثل فيما بين السرعة والزمن . فإذا نظرنا في المنهج الذي سنكه جليليومن أجل وضع هذا القانون وجدنا أن الخطوة الأولى هي أنه ابتدأ من ظواهر مشاهدة ثم تلا هذه الخطوة بخطوة ثانية هي افتراض نسبة معينة ستكوّن القــانون الذي على أساسه تحدث تلك الظواهر التي شاهدها. وهنا يجب أن تكون لديه فكرة سابقة يحاول بها أن يحدد المضمون الذي يستخلص من الوقائع المشاهدة ، أما أن يكون خالياً من كل فكرة سابقة فهـــذا ما لا يمكن أن يؤدى به إطلاقًا إلى وضع أى فرض. 

الذهن والذى يستطيع الإنسان بواسطته أن يقبل على الظواهر فيضع الفروض من الذهن والذى يستطيع الإنسان بواسطته أن يقبل على الظواهر فيضع الفروض من أجل تفسيرها . وكل عالم له نظام تحليلي هو محصل التحارب التي في ذهنه والمعلومات التي ظفر بها ، أو مالديه من أفكار خاصة جاءته عن طريق التأمل في الظواهر التي شاهدها من قبل ، حتى إذا وضع الفرض كان عليه — كحطوة ثالثة أن يمتحن صحة الفرض بإجراء التجارب التي تؤيده أو تنفيه أو تعدل منه . فقد رأينا جليليو في الفرض الأول قد أجرى تجارب فلم تؤيد الفرض ، فكان عليه حينئذ أن ينبذ هذا الفرض وأن يستبدل به فرضاً آخر فأجرى تجارب وجدها مؤيدة له وإن كان ذلك بطريقة غير مباشرة ، وبهذا التجريب استطاع أن يثبت صحة الفرض ، وبالتالي أن يضع القانون المفسر لهذه الظواهر المتصلة بسقوط الأجسام ، ومن هذا يتبين إذن أن للمنهج التجريبي فقرات ثلاثاً : هي ١ — الملاحظة أو المشاهدة ، ٢ — الفرض ، ح التجريب صحة التحريب معود المتحريب التحريب ومهود المتحدة أو المشاهدة ، ٢ — الفرض ، ح التحريب التحريب صحة المتحديث ومهود المتحديث ومن هذا يتبين إذن أن للمنهج التجريبي فقرات ثلاثاً : هي ١ — المنافرة المنافرة المتحديث ومهود المتحديث ومهود المتحديث ومهود المتحديث ومهود المتحديث المتحديث ومهود المتحديث ومهود المتحديث ومهود المتحديث ومهود المتحديث المنافرة ، ٢ — المنطقة أو المتحديث ومهود المتحديث المتحديث ومهود المتحدد ال

وهنا يحسن بنا أن ننظر في العنوم الطبيعة المختلفة من أجل معرفة نصيب كل منها من هذه الخطوات الثلاث. فنحد أولا أن ثمة علوماً تكادأن تقتصرعلى الخطوة الأولى: فعلم النبات ، على الأقل في صورته الأولية ، وعلم الحيوان وعلم المورفولوجيا عامة ، وعلم الكيميا، فيا قبل القرن السابع عشر — كل هذه العنوم كانت وصفية تقوم على الملاحظة وحدها ، بأن يلاحظ العالم الموضوعات المختلفة التي تنتسب إلى العلم الذي يبحث فيه ، ثم يصنف هذه الموضوعات وفقاً لمعومات معينة ، بأن يصنف في علم النبات مثل النباتات على أساس الفلقة في البذرة ... إلخ أو على أساس ظهورها في النبات ، وهو في هذه الأحوال بشاهد ولا يحرب . كما أنه من ناحية أخرى لا يتنبأ بشيء ، إثما التنبؤ سي في هذه المؤراعة .

وثانياً — هناك علوم تعتصد حقاً على الملاحظة ولا تقوم بالتجريب ولكنها لا تقتصر على الوصف بل تنتهى إلى وضع قوانين دقيقة قد تصل أحياناً إلى الغاية من لدقة ، كافى علم الفلك : فعلم الفلك يضع قوانين لمسار الكواكب أو حدوث الخواهر الفلكية المختلفة من كسوف و خسوف وهالات . . إلخ وكيفية موقع الأجرام بعضها من بعض وكيفية انتقال الضوء ووقوع الأشياء بعضها من بعض . فهنا نجد الفلكي ينتهى إلى قوانين بينها عالم النبات لا ينتهى إلى شيء منها بل يكتني بمجرد التعريف والتصنيف . ولكنه يتفق مع عالم نبات في أنه لايقوم بالتجريب . ولما كان العالم الفلكي يقوم بوضع قوانين فإن من شأن القوانين بالتجريب . ولما كان العالم الفلكي يقوم بوضع قوانين فإن من شأن القوانين أن تهيء الفرصة للتنبؤ ، والتنبؤ من شأنه أن يعطى الإنسان قدرة على الطبيعة ، سلبية في حالة علم كعلم الفلك ، ولكنها إيجابية في حالة علم كعلم الفلك ، ولكنها أيجابية في حالة علم كعلم الفلك ، ولكنه المنه علم الفلك ، ولكنه المنافى علم الفلك ، ولكنه الفلك ، ولكنه المنافى المنافى المنافى المنافى علم الفلك ، ولكنه المنافى المنافى المنافى المنافى علم الفلك ، ولكنه المنافى المنافى

وثالثاً — يوجد نوع ثالث من العلوم لا نقتصر فيه على مجرد الملاحظة ولا على مجرد وضع قوانين دون التجريب ، بل ممتد من هذا أيضاً إلى إجراء التجارب التي نثيرها إثارة . فنحن في حالة علم كالفرياء نستطيع أن نلاحظ مثلا الظواهر الصوتية ، ونستطيع أن نضع بعد هذا ، القوانين لهذه الظواهر ، مم نجرى التجارب العملية حسب المشاهدة ، كم نستطيع أيضاً أن نضع الفروض ، ثم نجرى التجارب العملية التي تحدثها نحن إحداثاً ، ولا ننتظر حتى تحدثها الطبيعة ، فنقوم في هذه الحالة بعملية تجريب ، ولا نقتصر على الملاحظة والفرض ووضع القانون . وهذه القدرة على إيجاد التجارب بدلا من ترصد وقوعها بفعل الطبيعة هي القدرة الخالقة في العلوم الفزيائية التجريبية ، وهي التي بسبها نعت كلود برنار الإنسان العالم القائم بالتجارب ، الاحدود الأسطى) للخلق العلوم الفرئيس المساعد (الأسطى) للخلق العلوم الوثيس المساعد (الأسطى) للخلق العدود و المناس المساعد (الأسطى) للخلق العدود و المناس المساعد (الأسطى) المناق العلوم الفرئيس المساعد (الأسطى) المناق العلوم الفرئيس المساعد (الأسطى) للخلق العلوم العربية ، وهي التي سبها نعت كلود و المناس المساعد (الأسطى) المناق المناس المساعد (الأسطى) المناق المناس المساعد (الأسطى) المناق القائم القائم القائم القائم القائم القائم القائم المناه و المناس المساعد (الأسطى) المناق المناس المساعد (الأسطى) المناق المناس المساعد (الأسطى) المناس المساعد (الأسطى المساعد (المساعد (الأسطى المساعد (الأسطى المساعد (المساعد (

ولكن يجب مع ذلك ألا بفالى فى هذه التفرقة بين التجريب فى حالة العنوم التجريبية ( الطبيعية ) الموجدة للتجارب مباشرة وبين الحالة الأخرى التى هى حالة الملاحظة البسيطة الساذجة التى لا تؤدى إلى إيجاد التحارب مباشرة ، بل تنظر حتى تحدث الطبيعة أحداثها ، ثم ترصدها . ذلك أنذا هنا فى الواقع بإذا ، نوعين من التجارب : فالنوع الأول وهو الموجود فى عدم الفزياء مثلا نوع مستثار provoqué والنوع الثانى نوع مهاب به provoqué ، وبهذا يتحدد نصيب كل قسم من أقسام العلوم الطبيعية فى داخل المهج التجريبي .

لكن ليس معى هذا أن كل علم منها يتبع خطوة واحدة من هذه الخطوات الثلاث أو الثلاث معاً ، ولكن يصح أن يكون في جزء منه تابعاً لخطوة واحدة وفي جزء آخر تابعاً للخطوات الثلاث معاً ، ويصح أن يكون ملاحظاً متنبئاً في بعض أنحائه ، ويكون ملاحظاً فقط في بعض ثان من أنجائه ، وملاحظاً متنبئاً مستثيراً للتجارب في بعض ثالث من هذه الأنحاء .

عناصر المشاهرة: العنصر الأول الذي تقوم عليه المشاهدة هو عنصر العيان الحسى ، فالحس يجب أن يكون المحرك الأول لكل بحث على . ولهذا نجد تقسيمات العلوم الطبيعية قائمة على هذا الأساس في البده ، فتقسيم العلوم الفزيائية إلى علم ضوء وصوت وحرارة ... الح إنما يقوم في الأصل على أساس التمييز بين الحواس المختلفة وما ينتسب من كل منها إلى ميدان الطبيعة . هذا إلى أن المشاهدات الحسية كثيراً ما كانت الأصل في الاكتشافات العلية العالية فيا بعد . فقانون سقوط الأجسام لجليليو قد اكتشفه هذا ابتداء من ملاحظة ازدياد السرعة كما اقترب الجسم من الأرض . وتورتشلي Toricelli ملاحظة ازدياد السرعة كما اقترب الجسم من الأرض . وتورتشلي Toricelli

قد اكتشف ظرياته الخاصة بالضنط الجوى ابتداء من ملاحظات رآها القائمون على الينابيم والمياه المعدنية في فلورنسا .

وهكذا نجـــد أن المشاهدات الحسية كانت دائمًا نقطة البدء في كثير من النظريات العلمية ، وفضلا عن هذا فإن الأجهزة التي نعدُّها اليوم الأداة الرئيسية في العلم ، إنما ترتد في النهاية إلى الإحساس أو العيان الحسى ، أو على حد تعبير البعض هي امتدادات مقوية للحواس. فمثلا الترمومتر يجب أن يعد زيادة في حس اللمس، والمقراب يجب أن يُعدُّ زيادة في حس الإبصار . . . الخ وفضلا عن هذا كله فإننا نحتاج دائمًا من أجـــل جعل التجريد أقرب إلى الفهم ، إلى استخدام الرسوم البيانية من مربعات تسجيلية وإحداثيات . . . الخ بل نسجل بالدقة التغيرات الخاصة بظاهرة من الظواهر . كما قد أعاننا كثير من الآلات التي اخترعت حديثًا ، كالسينما ، على أن نتتبع تطور بعض الأشياء في لحظة وجيزة مما لم يكن ميسراً من قبل إلا في سنوات بل وفي أعمار متطاولة . فالسينما مثلاً تهيىء لنا أن نتتبع تطور حيوان أو نبات ابتداءً من البذرة أو الحيوان حتى نصل إلى آخر درجات نموه ثم إثماره ثم انتهائه — ؛ وفي هذا نحن نعتمد على المشاهدة الحسية التي تيسرها لنا الآلات المسجلة. غير أن هذه الأهمية التي للعيان الحسى بحب ألا تنسينا أن المشاهدة لا يمكن أن تربد إلى مجرد عيان حسى ، بل تشمل إلى جانب هذا ألوانًا مختلفة من العيانات الحسية جامعة بينها جميعًا ، ومكونة في النهاية المشاهلة العلمية بالمعنى الدقيق لهذه الكلمة . فعلينا أن نفرق بين المشاهدة التجريبية والمشاهدة العلمية . فيجب أن نفرق أولا بين المشاهدة البسيطة والمشاهدة العلمية . فالأولى هي التي نقوم بها عرضاً في الحياة العادية دون أن نقصد إلى الملاحظة فعلاً ودون أن تركز انتباهنا منذ البدء في ناحيـــة معينة . وهذه المشاهدة لها قيمتها العلمية أيضاً: فكثير من الاكتشافات ابتدأت بمشل هذه الملاحظة. غير أن هذه لا تكنى ، بل لابد لنا من أن ننوع فى ميدان الملاحظة وأن نقصد إليها قصداً ، حتى نستطيع أن نصل إلى مشاهدة علمية بالمعنى الدقيق.

والمشاهدة العلمية بالمعنى الدقيق هي تلك التي يبدأ فيها المرء من فرض أو يحاول بواسطتها أن يبحث في ناحية معينة . فهنا يقوم المرء بمشاهدات محتلفة منوعاً فيها ، محاولا أن يجعل الكثير منها يتضافر من أجل إيضاح ظاهرة معينة ، أو التحقق من صحة فرض ما . ويجب أن تكون هذه الملاحظة دقيقة كل الدقة ، فلا نففل أى عامل قد يكون له أثر في إحداث الظاهرة . ومن أجل هذا كان علينا أن نفرق — كافعل كلود برنار — بين نوعين من المشاهدة : المشاهدة المسلحة والمشاهدة المسلحة ، فالأولى تقوم على الحواس المجردة مباشرة ، أما المشاهدة المسلحة فهي تلك التي نستعين في تحقيقها بالأجهزة المحتلفة التي تهيئ لنا تقوية الحواس أو اكتشاف ظواهر لا يمكن أن تكتشف بالحس المجرد ، أو وضع الظواهر تحت سلطاننا ومراقبتنا بدقة ، أو تكرار الظواهر في أحوال ملائمة — إلى آخر تلك الفوائد التي تيسرها لنا الأجهزة والأدوات .

والأجهزة من أجل هذا ، على درجة هائلة من الأهمية ، وتنقسم إلى عدة أنواع : أولا : الأجهزة التي من شأنها أن تهبي ، وتعد للملاحظة ، ولا تعدُّف الواقع أجهزة بالمعنى الدقيق ، وإنما هي أدوات تمهد الطريق لإجراء المشاهدات ، فمثلاً المبضع : scalpel نستعين به في إجراء تشريحات في الجسم ممايهي ، لنا على حد تعبير كلود برنار — أن ننفذ في داخل المادة الحية من أجل ملاحظة ما لها من تركيب . وأدق منه ما يمكن أن يسمى باسم « المشرح الدقيق » microtome . ثانياً : الآلات التي تهيى ، لنا أن ندقق في الملاحظة ، بأن توسع من الطاقة ثانياً : الآلات التي تهيى ، لنا أن ندقق في الملاحظة ، بأن توسع من الطاقة

التي لنا ، المتصلة بحس ما ، مثل المجهار الذي يزيد في قوة الإبصار للأشياء الدقيقة والمقراب الذي ييسر مشاهدة الأشياء البعيدة ... الخ .

ثالثاً: الأجهزة التي تيسر لنا مشاهدة ظواهر لا يمكن أن تدرك بالحس المباشر، لأنها لا تظهر بواسطته، مشل الإلكتروسكوب électroscope أو الاسپكتروسكوب spectoscope.

رابعاً: الأجهزة المسجلة enregistreurs فهذه تسجل من الظواهر ما لا يمكن أن يتم بدقة بدون جهاز . فمشلا بالنسبة إلى الظواهر الجوية ، مسجل الزلازل أو السيد المسجل عند عام anémographe أو الانيموجراف anémographe (مسجل الرياح).

وفياً يتصل بالمسائل الفسيولوجية ، يوجـــد مثلا الكارديوجراف Cardiographe أى مسجل نبض القلب ثم مسجل ضغط الدم ، ومسجل التوتر العضلي .

خامساً: أجهزة تجمع بين الناحيتين: التسجيل والتوسع في الإحساس مثل الترمومتر ذو النهاية الصغرى والنهاية الكبرى أو الترمومتر المسجل أو مقياس الرطوبة المسجل.

فكل هذه الأجهزة تهيى، لنا الدقة وأن نقوم بالملاحظة في أحسن الظروف الملائمة وبدرجة من الدقة تزداد باستمرار. وقد كان لتطور الأجهزة في السنوات الأخيرة أخطر الأثر في تطور العساوم الطبيعية خصوصاً الأجهزة المتصلة بالقياس أو الوزن، فقد بلغت الدقة في بعضها أن هيأت لنا أن نزن مله من الكياو متر الكياو متر الكياو متر .

غير أننا في هذا كله لا ترال في داخل المشاهدة بالمعي الدقيق أي تلك التي لم تختلط بالتجربة بعد ، وعلينا الآن أن نفرق بين التجربة والمشاهدة كل دقة فنقول إن الملاحظة تتعلق بأشياء تعرض لنا دون أن تستثيرها أو تحدثها بأنفسنا، أما التجربة فتتعلق بظواهر نستثيرها نحن ، ولهذا فالتجربة يمكن أن تعرف بأنها مشاهدة مستثارة . وبهذا المعني يقول كلود برنار : حيما ننتظر الظواهر حتى تحدث ، مسجلين حدوثها خطوة خطوة ، فإننا لا نقوم في هذه الحالة إلا بعملية مشاهدة . أما إذا كان لدينا فرض ، وتريد أن نتحقق من صحته ، فإننا نقوم عشاهدات وتجارب من شأنها أن تحقق هذا الفرض .

وعلى هذا فالفارق الحقيق بين المشاهدة والتجريب ، أن المشاهدة ليس فيها فرض سابق غالباً ، كما أنها تأتى غالباً من ملاحظة ظواهر تطرأ أمام الإنسان ، دون أن يستثيرها هو ، بينما التجريب يأتى دائما عن طريق استثارة ظواهر ثم مشاهدتها .

والتجريب نوعان: نوع يبدأ من فرض معين ، وآخر لا يبدأ من فرض ، لأنه لم يتم بعد تحقيق دقيق للتفسير الذي يمكن أن يوضع للظاهرة ، ولهذا يسمى هذا النوع الأخير باسم التجربة للرؤية expérience pour voir . فالتجربة للرؤية معناها ألا يكون لدى الإنسان فرض معين عن ظاهرة ما ، لأنه لم يكتشف بعد ماعسى التفسير الصحيح أن يكون . وهنا ليس عليه أن يقف ، بل عليه أن يجرب ماعسى التفسير أو لإنتاج فرض ما . فهذا النوع من التجريب هو من أجل فكرة عن التفسير أو لإنتاج فرض ما . فهذا النوع من التجريب هو من أجل الرؤية ، أى من أجل رؤية ما عسى أن يكون الغرض الصحيح الذي إذا ما كتشفناه تحقق فيا بعد بواسطة تجارب تتضافر كلها من أجل تحقيقه ،

فلا تجرى التجارب كم هي الحال في التجربة للرؤية — حيثًا تفق أو من غير فكرة سابقة أو من غير توجيه للتجربة في اتجاه معين ، بل تجرى كلها من أجل تحقيق هذا الفرض . وهنا ننتقل إلىالنوع الثاني من التجريب الذي يجبأن يعد التجريب بالممنى الحقيقي، وفيه نبدأ من فرض معين اعتقدنا صحته، ونجرى التجارب من أجل تحقيقه ، مستعينين في ذلك بما لدينا من أجهزة . والتجارب في هذه الحالة إما أن تكون أولا لتكرار ظواهر لا نكاد نجدها في الطبيعة الخارجية إلا نادراً . فمثلا بالنسبة للأجسام السريعة التأكسد كالصوديوم واليوتاسيوم ، نستطيع بواسطة التجربة أن نكور التجارب عليها بحيث تكون خالية من أية أكسدة . وثانيًا : أن نوجد ظواهر لا تتحقق في الطبيعة الخارجية ، فنأتى نحن ونحدثها في صورة تهميء لنا دراستها على النحو الأكمل. ثالثاً : من أجل استعادة ظواهر لا نستطيع أن نأتي بها بواسطة المشاهدة البسيطة ، فنستعين بالتجريب من أجل استعادة هذه التجارب التي حدثت في الطبيعة ولا ندري هل ستحدث مرة أخرى أو لا تحدث . رابعاً : أن ننوع في الظروف والأحوال التي توجد فيها التجارب ، وهذا ييسر لنا أن نستبعد كل الأحوال التي لا يمكن أن تكون مؤثرة حقًا على الظواهر فنقصر التفسير على العلل الحقيقية مستبعدين الظواهر العرضية . وفضلاً عن هذا فإنّ تنويع الأحوال والظروف التي توجد فيها الظاهرة ، من شأنه أن يجعلنا ندرسها بدقة أكبر لأننا سنعرف كل الأحوال الممكنة التي يتيسر فيها حدوث هذه الظاهرة ، كما نعرف كل الأسباب تقريباً التي تؤدى إلى إحداثها . خامساً : أن التجريب يهيى، لنا تبسيط الظاهرة إلى أقصى حد. ولعل هذا أن يكون أهم ما يأتي به التجريب ، ذلك أن كل ظاهرة لا تأتي في الطبيعة مستقلة ، بل يرادفها كثير من الظواهر العرضية والأشياء المتغيرة ، وعلينا نحن في التفسير العلمي لأية ظاهرة أن نستبعد المتغيرات قدر الإمكان،

ولا نبتى إلا على الثوابت . فمن شأن التجريب أن يحد من نطاق العوامل العرضية وبالتالي المتغيرات فيقصر هذه الظاهرة المدروسة -- من ناحية تأثرها وعوامل إحداثها—على العوامل المباشرة التي أنتجتها أي على العلل الثابتة للموجودة أيضاً عندحدوثهذه الظاهرة . أما العوامل العرضية الثانوية المتغيرة، فتستبعد يواسطة التجريب . وهـ ذا ما يسميه بيكون باسم التجربة الحاسمة cruciale أى تلك التي تهبيء لنا أن نعرف بالدقة الأسباب الوحيدة الثابتة الحقيقية المنتجة للظاهرة . ولو نظرنا بعد هذا في الصلة بين التجريب والمشاهدة ، وجدنا أنه وإن كان صحياً أننا في التجربة نخصع الطبيعة ، بينا في المشاهدة نحن نخصع الطبيعة ، فإن الفارق بينهما ليس على هــذا النحو من الحدة . فثمة نوع من التجارب هو التجارب السابية التي هي نوع من المشاهدة فقط: فمثلاً الطبيب الذي يذهب إلى عدة أماكن مختلفة موبوءة بوباء ما ، من أجل دراسة هذا الوباء ، فإنه يقوم بالتجريب، لأن انتقاله معناه استثارة التجارب بمعنى أنه لا ينتجها هو بالقعل، بل تكون هي حاضرة أمامه من نفسها – فهذا النوع يمكن أن يعدّ ملاحظة وتجريبًا . ويظهر خصوصًا في الدراسات الفسيولوجية والنفسية الحديثة ، فَنِي كَثير من الأحوال المرضية يمكن أن نعدٌ بعض الظواهر مستثارة ، وإنكانت هــذه الاستثارة ليست على النحو المعروف في استثارة الظواهر الفزيائية .

شروط الملاحظة : والملاحظة لكى تكون مؤدية إلى الغاية المقصودة منها عجب أن تكون وافية بشروط أهمها :

أولا: أن تكون الملاحظة كاملة ، بمعنى أن من الواجب أن يلاحظ المرء كل العوامل التيقد يكون لها أثر في إحداث الظاهرة ، لأن إغفال بعض العوامل قد يؤدى أحياناً إلى عدم معرفة بعض الظواهر من حيث العوامل التي أدت إلى إيجادها فعلا، أو من حيث إمكان إنتاجها في ظروف أخرى غير الظروف التي أنتجتها العوامل الظاهرة.

ثانياً: يجب أن تكون الملاحظة نريهة ، بمعنى أنه يجب على الملاحظ ألا يتأثر بأى معنى من المعانى السابقة ولا بأى اتجاه يملى عليه إملاء من شى، آخر غير الظاهرة التى أمامه . حقاً إننا بعد الملاحظة ، أثناء التجريب ، نبدأ دائماً من فرض نحاول تحقيقه ، ولكن يجب ألا نتأثر بهذا الفرض إلى حد أن يعمينا عن إدراك أن الظواهر التى أمامنا ليست أحيانا هى التى تفسر بهذا الفرض فنتوهم كذباً أن هذا هو التفسير الحقيقى ، مع أننا مسوقون هنا لا بما دلت عنيه الملاحظة الخارجية ، ولكن بمعنى سابق هو الذى أتانا من الفرض المراد تحقيقه .

وإذا كان هـذا ما يجب أن يتوافر ، فيجب من ناحية أخرى أن نراعى الأخطاء التى قد نقع فيها إبان الملاحظة . وأول هـذه الأخطاء ينشأ عن طبيعة الملاحظ ، فقد يكون ثمة فساد فى أحد حواسه ، كاهى الحال مثلاً فى المصابين بالنقص الدالتونى بمن لا يستطيعون التمييزيين الأحمر والأخضر ؛ — وقد يكون الخطأ صادراً عن الأجهزة ، فأحياناً يكون الخطأ ناشئاً عن عدم مماعاة كل الظروف التى يجب أن تراعى إبان عملية ما ، ولتكن الوزن مثلاً ، فلا نحسب حساباً مثلا للريح أو لدرجة الحرارة : — وقد يكون الفساد من الجهاز نفسه بسبب عوامل أثرت فيه من تأكسد أو تميع ... الخ . — وقد تنشأ الأخطاء ثالثاً من عدم مراعاة الوقائع كماهى ، وذلك بأن نتوهم وقائع معينة ليست موجودة فى من عدم مراعاة الوقائع كماهى ، وذلك بأن نتوهم وقائع معينة ليست موجودة فى الأصل ، ونحسب أنها هى الوقائع الحقيقية مع أنها أغلب ما تكون أوهام صادرة عن طبيعة جهازنا النفسية — فلكل منا فى تأثره بالظاهرة الخارجية نوع من رد الفعل ، له منحنى معين خاص بكل شخص على حدة ، وهو مابنمت

عادة باسم « المتساوية الشخصية » equation personnelle ويقصد بها درجة التأثر الناشئة عن رد الفعل عند شخص معين بإزاء ظاهرة ما، فني المسائل الفلكية مثلاً ، لملاحظة ظاهرة ما من أجل تعيين الزمان ، قد يتأثُّر الشخص تأثراً مختلفاً عنه في شخص آخر ، ولهذا يجب أن نستبعد هذه المتساوية الشخصية، وذلك بأن نقلل جانب التأثر الإنساني قدر الإمكان . ومن هنا يلجأ العلم شيئًا فشيئًا إلى الاستعاضة عن الإنسان بالأجهزة والآلات. فبدلاً من أن يقوم الإنسان بالتقدير والتسجيل تقوم الآلات بهذا . فني بعض المراصد تستعمل عادةً طرق للتسجيل ناشئة عن الخواص المتعلقة بالخـــلايا الــكهروطيسية . فبهذا نستطيع أن نلغى المتساوية الشخصية ، بعد أن كنا نفتقر إلى تقديرها أولا ، وهو تقدير تقريبي باستمرار لتعذر تعيين الثوابت نظراً لكثرة المتغيرات. — ورابعاً قد تنشأ الأخطاء في الملاحظة بسبب عدم العناية التي توجه إلى ظاهرة بالذات من أجل ملاحظتها ، فعلينا أن نعني دائمًا بتوجيه كل انتباه إبان الملاحظة ، وذلك حتى لا نغفل شيئًا من الأشياء ، وحتى لا نهمل في تقدير أي عامل ، أو نخطى • في معرفة مقدار ما له من أثر في إحداث الظاهرة .

ويجب أن يلاحظ فوق ذلك ، الأخطاء العديدة التى منشؤها أن العقل لا يمكن أن أيمد سلبياً في حالة التأثر بالظواهر الخارجية ، لأنه في التأثر يخضم لما يلى :

أولا: الاختيار ؛ ذلك أن العقل في ملاحظته للظواهر لا يلاحظ منها الا ما يتصل بحاجاته الخاصة ، لأنه ليس مجرد حب استطلاع مطلق ، ولكنه حب استطلاع من أجل إفادة الحاجات العملية ، أو العقلية ، أى إفادة حاجة ما على أية حال . ولهذا نختار دائماً من بين الظواهر الخارجية ما يتفق مع اتجاهاتنا وأغراضنا .

ثانياً: الخلط بين الفكرة والواقعة ، أو الحقيقة والواقعة ؛ ذلك أن الوقائع لا تظهر كما هي بل سرعان ما نحيلها نحن إلى حقائق أو أفكار مجردة عقلية ، لعلها أن تخلق حلقاً ، ولا أصل لها من الواقع في كثير من الأحيان . فليس العقل تلك الآلة الشمسية (الفوتوغرافيا) التي زعمها كلود برنار . بل إن العقل يحيل دائماً ما براه من وقائع إلى حقائق مجردة وأفكار .

وقد لا يكون لتلك الأفكار أى أصل فى الخارج فتكون من حلقه هو . ومن الشواهد على ذلك ما زعمه أحد الفزيائيين سنة ١٩٠٣ من أنه اكتشف ما سماه بأشعة ١ التى أثارت كثيراً من الجدل ، ولم تكن فى الواقع غير وهم من أوهامه حاول أن يخدع به الآخرين ، وأصبح لذلك الوهم تاريخ معروف . لهذا يقول ليروا Ed. Le Roy إنه لا فارق ، فى الواقع ، بين الفكرة وبين الواقعة ، لأننا نخلق الفكرة والواقعة معساً ، وكل واقعة نحيلها نحن إلى فكرة لأننا لا نستطيع أن ندركها إلا على هذا الأساس .

وثالثاً : نحن قد نغفل في كثير من الأحيان ما يسميه بيكون باسم الوقائع الممتازة ونتعلق بوقائع أخرى عرضية غالباً ، ولا تستطيع إذن أن تؤدى باستقرائها إلى القانون المطلوب إيجاده . — ذلك أن الوقائع على أنواع ، كاصنفها بيكون ، فهنساك أولا الوقائع المكشوفة ostensifs وهي تلك التي تبدو فيها الظاهرة أوضح ما تكون: فظاهرة تمدد الأجسام بالحرارة تظهر بوضوح في الأجسام الصلبة أكثر من وضوحها في الأجسام السائلة أو الغازية . والوقائع المستترة clandestins وهي لا تبدو بوضوح ولكنها مع ذلك حقيقية ويجب أن نراعيها ، وذلك مثل حركة الأميبا . ثم الوقائع المنجرفة المحوال مطردة ، وتكون ما يسمى باسم « الأحوال وهي تنحرف عن أحوال مطردة ، وتكون ما يسمى باسم « الأحوال

المرضية » كما يظهر خصوصاً في الأمراض الباطنة أو في تركيب الأجهزة المختلفة في الأجسام العضوية المختلفة . ثم الوقائع المتماثلة ، وهي التي تكشف لنا بواسطة التماثل عن خواص لا يمكن كشفها إلا بصعوبة بطريق مباشر ، فنستطيع أن نفهم مثلا وظيفة الخياشيم في السمك بماثلتها بالرثة في الإنسان . ومنهج الماثلة من أخصب المناهج هو ومنهج التوافق ، في المسائل العضوية . - ثم الوقائع المتنقلة أخصب المناهج الإنسان أو إذا وضعنا كل إنسان على حدة في داخل نوعه ، فالوقائع هنا تسمى وقائع متنقلة ، فهي تبين كيفية تطور الكائن ومراحل فالتطور .

فبمراعاتنا لكل هذه الأنواع والوقائع نستطيع أن نتبين ، بوضوح ، الظواهر المختلفة ، والأسباب المولدة لها . ولكننا غالباً لا نلجأ إلى الوقائع الممتازة ، ونقتصر على الوقائع العرضية بما يقلل من قيمة الملاحظة .

غير أنه لا يمكن عد هذه العيوب ، عيوباً في الواقع \_ في كل الأحوال وقد يفيد أولا أن نقتصر على بعض الظواهردون البعض الآخر ، لكى تم الدراسة بشكل أوفي وأتم . وثانياً أنه ليس في وسع الإنسان أن يتعلق بكل الظواهر أيا كانت ، كا أن الأصل في العلم هو أن يكون مشاركة من جانب الإنسان في الطبيعة . فمن الضروري أن يكون هناك خلط بين الوقائع والأفكار ، أي بين ما يأتي من الخارج وما يأتي من النفس . فليس لنا أن نتوقع أن تني المشاهدة بكل هذه الشروط التي ذكر ناها . ويضاف إلى هذا أيضاً إغفال بعض الحقائق بكل هذه الشروط التي ذكر ناها . ويضاف إلى هذا أيضاً إغفال بعض الحقائق أو الوقائع التي وصلنا إليها ، نظراً لما نعتقده حينئذ من عدم أهيتها ، ولكن هذا الإغفال كثيراً ما أدى إلى عدم اكتشاف كثير من الوقائع المهمة : فقد هذا الإغفال كثيراً ما أدى إلى عدم اكتشاف كثير من الوقائع المهمة : فقد حدث مثلا بالنسبة إلى اكتشاف أنواع البكتيريات أن بعض العلماء الفرنسيين

تبينوا في أغنام ماتت محتنقة بواسطة الكربون أن هناك عصيات bacilles في دم هذه الأغنام ، ولكنهم لم ينتبهوا إليها حتى إذا ما جاء پاستور تبين له أن هذه البكتريات هي السبب في موت الأغنام . — فعدم اعتبار هذه الظاهرة مع أنها لوحظت قد أدًى إلى عدم اكتشاف هذا العامل الجوهرى في الفساد أو العفونة التي تحدث للكائنات الحية ؛ ومن الأمثلة على ذلك أيضاً عدم تنبه أميير لخاصية التوصيل الكهربي ، وهي الخاصية التي أقيم على أساسها فيا بعد الدينامو وأنواع الحركات الكهربي ، وهي الخاصية التي أشير كانت كفيلة أن تؤدى به إلى خاصية التوصيل الكهربي ، ولكنه لم يكتشفها ، ولذلك أن تؤدى به إلى خاصية التوصيل الكهربي ، ولكنه لم يكتشفها ، ولذلك أي يعرف كل هذه الآلات المتعلقة بتوليد القوى الكهربية .

والخلاصة أننا يجب أن نخضع الملاحظة لشرائط تتعلق : أولا بالشخص، وتتعلق ثانياً بالأجهزة ، وتتعلق ثالثاً بطريقة دراسة الظواهر المختلفة التي تتصل بواقعة ما —فإذا استطعنا الوفاء بهذه الشروط ، بنيت الملاحظة على أساس متين . ولما كان التجريب ما هو إلا نوع من الملاحظة المستثارة ، فإن هذه الشروط التي ذكرناها بالنسبة لهذه الملاحظة تنطبق أيضاً على التجريب .

التجريب: والتجريب إنما يبدأ حينا يكون لدينا فرض وتحاول بعد هذا أن نحققه ، وعلى ذلك نستطيع أن نعزل التجريب عن الملاحظة ابتداء من فكرة الفرض . فأول ما يجب دراسته فى التجريب هو كيفية تكوين الفروض . ونتلو ذلك بأن نبحث فى تحقيق الفروض ، ثم فى استخراج القوانين المختلفة بعد استقرائنا لفروض عديدة حتى نصل إلى وضع النظرية ، ثم الفروض العامة التى تخضع لها مجوعات معينة من النظريات المتعلقة بميدان ميدان من ميادين البحث العلى .

لغرصه: تكوين الغروض يخضع لمقاصد معينة ، على حد تعبير ماخ في

كتابه « المعرفة والخطأ » : فهذه القاصد أو رافع على أنواع عدة ، يحب أن يبدأ البحث في الفروض بالبحث فيها ، حتى يمكننا أن نتبين كيف يمكن بالمسبة إلى مجموعة من الظواهر المشاهدة ، أن نستخرج القانون العام الذي بواسطته قد يكون في وسعنا أن نفسر ظاهرة ما من الظواهر ، لأن الإنسان في وضعه للفروض يخضع لعوامل عدة تتصل بنوع العلم الباحث فيه ، ثم بالنظام التحليلي الموجود في ذهنه ، والذي يقبل بواسطته على الظواهر الخارجية من أجل تخليلها - كما يخضع ثالثاً لعدد الظواهر الخارجية التي يدرسها ، وما بها من تنوع ، والدرجات المختلفة لهذا التنوع في الظواهر ، مما يجعل إمكانية الفرض تتفاوت وفقاً للظروف المختلفة للوقائع .

الفرض إذن على حد تعبير ماخ ، تفسير موقت لوقائع معينة ، لا يزال بعد بعد بعد المتحان الوقائع ، حتى إذا ما امتحن فى الوقائع ، أصبح من بعد إما فرضاً زائفاً يجب أن يعدل عنه إلى غيرد ، وإما قانوناً يفسر مجرى الظواهر .

واتخاذ الفروض لم يصبح منهجاً علمياً معترفاً به: إلا فى القرن التاسع عشر، بفضل أبحاث Whewell ثم كلود برنار Claude Bernard . ذلك أن الداعين إلى المنهج العلمي في مستهل العصر الحديث، حيثا رأوا ما أدت إليه الفروض الواسعة المجازفة المجانية التي كان يفترضها رجال العصور الوسطى من دون قيام على أساس من الوقائع، أو محاولة المتفسير الوضعي الحقيقي، قد أرسلوا تحذيرات حارة ضد استخدام الفروض.

فيكون قد نصح دائماً بالاعتمادعلى الوقائع وحدها ، دون افتراض أى فرض . وديكارت كذلك قد نصح بأن لايبدأ المرء عن معان سابقة ، حتى لا تقوده هذه المعالى إلى افتراض ما ليس يموجود . فاستمرت القاعدة الرئيسية السائدة عند هؤلاء إلى النصف الثانى من القرن التاسع عشر ، هى التحفظ فى استخدام هؤلاء إلى النصف الثانى من القرن التاسع عشر ، هى التحفظ فى استخدام

الفروض إلى أقصى حد ، وإن أمكن : تجنب استخداما إطلاقاً . لكن تبين خصوصاً بفضل أبحاث كلود برنار أن للفروض قيا خاصة فى استخراج القوانين التى بجب أن تفسر على أساسها الظواهر ، فأشاد باستخدامها ونصح بذلك ووضع القواعد لها ، ثم أتى من بعده Whewell ، ثم أرنست ماخ ، ثم كل هؤلا الذين بحثوا الشروط التى يتم فيها الاختراع فى العسلم ، مثل ثم كل هؤلا الذين بحثوا الشروط التى يتم فيها الاختراع فى العسلم ، مثل الفروض ، والشروط التى يجب أن تتوافر من أجل إنتاج فروض جيدة . فعلينا إذن أن نقسم البحث الآن إلى ثلاثة أقسام رئيسية :

١ — نشأة الفروض. ٢ — شروط الافتراض. ٣ — نقد الفروض.

# ۱ — نشأه انفرومه :

أما فيما يتصل بنشأة الفروض ، فإن هذه تقوم على عوامل خارجية وأخرى باطنة . أما العوامل الخارجية فأولها أن يبدأ الإنسان من واقعة ملاحظة فى التجربة الجزئية ، ويفكر فيها ، وابتداء من هذه الواقعة يحاول أن يفترض ما عسى أن يكون القانون الذى تخضع له هى وأمثالها . وقد رأينا عند كلامنا عن قانون سقوط الأجسام عند جليليو ، كيف أنه ابتدأ من ظاهرة أو واقعة بسيطة مشاهدة ، هى از دياد الإسراع كلا اقترب الجسم من الأرض ، فأدى به هذا الذى شاهده إلى افتراض قانون يمكن أن تسير عليه الأجسام فى سقوطها .

وثانياً: قد تنشأ الفروض من مجرد الصدفة ، فكثيراً ما يقع الإنسان على ظواهر تهديه إلى وضع فرض ، دون أن يكون قد قصد إلى ذلك فعلا . ونحن نعرف مثلا ما حدث بالنسبة إلى نيوتن ، وما حدث أيضاً بالنسبة إلى جليليو ، ففي كل هذه الأحوال المختلفة وصل العالم عن طريق المصادفة البحت إلى فرض الفروض .

وثالثاً: قد يدعونا إلى افتراض الفروض مجرد إجراء تجلوب الرؤية ، كا حددنا هذا اللفظ من قبل ، فبإجراء كثير من التجارب ، وبالتعديل في هذه التجارب قدر المستطاع ، وبتنويع الأحوال المختلفة التي تجرى فيها هذه التجلوب ، دون أن نكون مسوقين بفرض معين ، نستطيع أحياناً أن نصل إلى وضعفروض قد تتحقق فيا بعد . فمثلا حينا محث كلود برنار في مادة الكورار curare وهي مادة كان من المعروف أنها سامة قاتلة ، ولكن لم يكن معروفاً لماذا هي قاتلة ، والكيفية التي بها تقتل — أنشأ عدة تجارب ، بأن حقن كثيراً من الميوانات بهذه المادة ، ثم كشف عن الأحوال التي يتم فيها موتها ، فوجد أن الحيوانات بهذه المادة ، ثم كشف عن الأحوال التي يتم فيها موتها ، فوجد أن في النجارب التي قام بها روبرت كوخ R. Koch مثلا ، فقد أقام عدة تجارب في النجارب التي قام بها روبرت كوخ Bacille مثلا ، فقد أقام عدة تجارب على فتران ، من أجل معرفة تأثير بعض العصيات bacille أو (البسلات) وبواسطة هذه التجارب المتعددة استطاع أن يعرف الأصل في موض الكوليرا والأحوال التي يتم فيها حدوثه .

تلك إذن على وجه العموم ، العوامل الخارجية التى تدعو إلى فرض الغروض . والعوامل الداخلية أخطر من هذه بكثير . ذلك أن العوامل الخارجية ليست إلا مجرد أفر ص ومناسبات لوضع الفرض ، ولا يمكن بأى حالمن الأحوال أن تكون شروطاً كافية للافتراض ، فأ كثر الظواهر التى شاهدها كبار العلماء ، وأقاموا عليها فروضهم العلمية ، يشاهدها كل الناس كل يوم ، دون أن يثير ذلك أدنى انتباه فيهم ، فظاهرة سقوط الأجسام مثلا ، ظاهرة مشاهدة فى كل دقيقة وعند كل إنسان مومع ذلك لم يصل أحد قبل نيوتن إلى وضع قانون الجاذبية .

فالأمر يتوقف في هذه الحالة على العوامل الباطنة ، أي على الأفكار التي

تثيرها الظواهر الخارجية في نفس المشاهد . والمهم في هذه الحالة هو أن يحيل الإنسان المُشاهِد هذه الظواهر إلى وقائع وأفكار علمية يكون من مجموعها قانوناً أو نظرية ، وهذا لن يتم إلا بواسطة وضع فكرة من شأنها أن تفسرهذه الظواهر . ولكن على أى نحو يتم هذا التفكير في العوامل الخارجية ، أو الظواهر الملاحظة ؟

هنا أيضاً نستطيع أن محدد عوامل ثلاثة يتم فيها تأثير الأحوال الباطنة أولها ما يسميه كاود برنار باسم العاطفة الذاتية وهي الشيء الخاص الذي يجعانا نفرض بنوع من الوجدان أو العيان الحدسي ما عسى أن يكون القانون الذي عليه تجرى الظاهرة . فكلود برنار يقول إنسا لا نستطيع أن نضع قواعد للاختراع في العلم ولا أن نعلم القواعد التي يمكن أن تراعي في إنشاء الفروض بحيث نأتي بفروض جيدة لأن هذه مسألة فردية خالصة ، إنما القواعد التي نستطيع أن نضعها هي تلك المتصلة بما يتلو وضع الفرض . أما قبل وضع الفرض ، فالأمر يتعلق بشيء فرض ما لتفسير الظواهر المشاهدة .

ومع هذا فيجب أن نلاحظ ثانياً أننا لسنا هنا بإزاء نوع من الإلهام أو من الوجدان الصوفى ، بل يجب أن يسبق هذا الافتراض ما سميناه باسم النظام الحلل أو التحليلي الذي يوجد في عقل كل عالم والذي يهديه خلال هذه الظواهر إلى تو سم القانون الصحيح الذي يمكن أن تفسر على أساسه . فنحن هنا بإزاء ما يمكن أن يسمى باسم « التو سم » أي اكتشاف العلة الحقيقية بطريقة لا تسير على أساس البرهان المنطقي أو لا تبدأ من الظو اهر مباشرة . وهذا التوسم يتم بمران طويل و بإعداد يتعلق بالنظام التحليلي لكل عالم على حدة ، وهو نظام ينشأ وفق المارسة الطويلة لعلم معين أو لقدرة هائلة على تجيل القاعدة الصحيحة لظاهرة ما الظواهر .

وثالثاً يجب أن يلاحظ من ناحية أخرى أن الفرض قد بنشأ في أحيان كثيرة من مران طويل، وعمل شاق نقوم به شيئاً فشيئاً بتعديد التجارب، وتنويعها، ثم يأتى الفرض في النهاية كخاتمة لهذه التجارب والملاحظات الكثيرة. فكلر مشلاً قد وصل إلى قانون الأفلاك الذي يقول بأن الكواكب تدور في مدار الهليلجي الشكل بعد أن اقترح تسعة عشر فرضاً. وعلينا في هذه الحالة أن نقوم بنقد دقيق للفروض شيئاً فشيئاً وألا نعتمد على مجرد الإلهام العادي أو الخواطر السائحة بل يجب أن نستمر طويلا في إجراء التجارب للرؤية دون أن نقيم أي فرض إلا في اللحظة التي نشعر فيها بأن الظواهر كافية في المراق للايحاء بفرض يمكن أن يكون مقبولا أو مرذولا. وهنايجب أن نصف ما يسمونه باسم مقاصد الافتراض الفروض.

ويجب أن يميز هنا بين الأحوال الباعثة على وضع الفروض أياً كانت، وبين الأحوال الباعثة على وضع فروض جيدة: فالحالة الأولى شخصية ولا يمكن أن نضع لها قواعد وملاحظات تتصل بسيرها، أما الحالة الثانية فيمكن بسهولة أن نضع لها القواعد. هذه المقاصد أو البواعث أو العوامل المؤدية إلى وضع الفروض الجيدة هي أولا الجبرية بقط للجبرية دقيقة وأن علينا أن نفترض أن يفترض الإنسان دائماً أن الظواهر تخضع لجبرية دقيقة وأن علينا أن نفترض هنا أن الظواهر تخضع لجبرية دقيقة وأن علينا أن نفترض الذي يمكن أن نضع فيه الافتراض فلا نلجأ إلى تلك الفروض الخيالية الزائمة التي الذي يمكن أن نضع فيه الافتراض فلا نلجأ إلى تلك الفروض الخيالية الزائمة التي الفروض، فإنه حين أراد أن يفسر الانتظام في سير أفلاك الكواكب افترض وجود ملاك حاد سماه باسم angelus rector مرتبط بكل فلك ، هو الذي يجعله يسير بطريقة منتظمة.

وثانياً المائلة . — ومنهج الماثلة analogie من أخطر المناهج الفيدة في إيجاد الفروض وذلك بأن نفرض أن ثمة تماثلا وتوافقاً بين الظواهر المختلفة في المالك الكونية المختلفة أو في داخل الأنواع المختلفة لجنس واحد ، خصوصاً في مملكة الأحياء . فنستطيع أن ننتقل من أحوال مشاهدة بالنسبة إلى نوع حيواني معين إلى ظواهر أخرى مماثلة بالنسبة إلى نوع آخر فنطبق ما يجرى مشلا على الفثران أو الأرانب أو الضفادع — على الإنسان .

وثالثاً الاتصال continuité فنفرض دائماً أن فى الطبيعة اتصالا وأن الطبيعة على حد تعبير ليبنتس لا تقوم بالطفرة ، فمثلا حينا نريد أن نعرف كيفية إحداث ظاهرة من الظواهر الضوئية أو الكهربية فيجب أن نفرض التوصيل من المولد الكهربي إلى الشيء الذي حدثت فيه الظاهرة الكهربية ، كما يشاهد مثلا في الأعمدة الكهربية .

ورابعاً يمكن أن نعسة من بين العوامل المؤدية إلى وضع الفروض الصحيحة اعتبار أن الطبيعة في كل أحوالها تخضع لظروف معينة واحدة وأن هذه الظروف تتكرر في أحوال عدة مختلفة وإن كان هناك أحياناً نوع من الجدة في ظروف دون ظروف أخرى ، فبافتراض وجود الاطراد في نظام الطبيعة نستطيع أن نقوم بكثير من الفروض التي قد تتحقق فيا بعد. فهذه الأفكار العامة من جبرية ومماثلة واتصال واطراد تحدونا إلى وضع فروض صحيحة .

والفروض بعد هذا على نوعين ، فهناك فروض جزئية هى المتعلقة بأحوال معينة لأحداث معينة ؛ وهناك فروض عامة ، وهذه الفروض العامة تنقسم بدورها إلى قسمين : مبادىء ، و نظريات . أما المبادىء فهى الروابط العامة التي تربط بين جملة قوانين ، أما النظريات فهى الصيغ العامة التي تفسر بواسطتها طائفة أو أكثر داخلة في نظام واحد من الظواهر .

#### ٢ – شروط الفرصه:

وعلينا الآن أن محدد الشروط التي يجب مع ذلك أن تراعبها في وضعنا للفروض لأن وضع الفروض وإن كان يتم في أحوال شخصية ولأسباب تتصل بطبيعة العالم الباحث، فإن الفروض الصحيحة يمكن مع ذلك أن توضع لها قواعد يجب مراعاتها حتى تكون قائمة على أساس صحيح أو على الأقل قابلة لأن تكون محتملة بواسطة التجارب الحققة . وأول هذه الشروط أن يتم الفرض ابتداء من واقعة معينة ملاحظة فلا يبدأ من نحيرد الربط بين أفكار من أجل تكوين فرض ما . أجل إن الفروض التي لا تبدأ من وقائع مشاهدة فعلا قد تجدى في أحيان كثيرة ، بل هذا نوع من الفرض يجب النصح دائماً باستخدامه من أجل أن يكون ممارسة للقوة الافتراضية في الانسان لكن ينبني مع ذلك في وضعنا للفروض أن نحاول قدر للستطاع أن نبدأ من واقعة معينة .

وثانياً: يجبأن بكون الفرض مما يقبل أن يتحقق فلا نندفع وراء الفروض الخيالية السخية التي قد تدل على عمق الوجدان أو اتساع النظرة، ولكما لاتنفع في الواقع، ولهذا فبمجرد وضع فرض يجب أن تحاول تحقيقه بأسرع ما يمكن حتى نتبين ما إذا كان من المكن تحقيقه أو ليس من المكن ذلك -

وثالثاً: يجب أن يكون الفرض خالياً من التناقض فلا يبدو مناقضاً لمِقائع معروفة . ولكن هذه الفكرة أحياناً ما تؤدى إلى نوع من التكاسل أو إلى نبذ فروض قد يظهر فيا بعد أنها صحيحة ، فمثلا عدم الاشتراك في القدار بين الوتر والضلع في المربع قد بدا الفيثاغوريين في البدء كشيء فاضح فدا كادوا ينبذونه ؛ وكذلك نجد أغلب الفروض الجريئة التي تثير ثورة في العلم ، قد بدأت في أول الأمر وكأنها نوع من الجنون أو الافتراض العقلى الخالص كا هو ظاهر مثلا في

نظرية التحول التى قال بها لامارك فقد نعتها Geoffroy Saint-Hilaire بأمها مجرد حمق ، وكذلك فرض التطور لدارون قد قوبل بكثير من السخرية ، بوصفه فرضاً وهمياً .

والشرط الثانى – وهو المتعلق بوجوب إمكان تحقيق هذا الفرض تجريبياً لا يقصد منه أن يتيسر هذا التحقيق التجريبي بطريق مباشر . فإنه إذا لم يتيسر ذلك بالطريق المباشر ، استطعنا أن نلجأ إلى طريق آخر غير مباشر هو أن نستخلص بواسطة الاستدلال أشياء تتوقف على صحتها صحة الفرض ، فإذا ما ثبتت صحتها ثبتت بالتالي صحة الفرض . فكما رأينا مثلا قانون سقوط الأجسام عند جليليو حينا لم يستطيع جليليو أن يبرهن على الفرض الذي افترضه أولاً بطريق مباشر اضطر أن يستنتج قضايا أخرى ضرورية استطاع أن يبرهن عليها ، فيسر له ذلك أن يبرهن على الفرض الأصلى . ومن هذا يظهر أن الاستدلال أي المنهج الاستدلالي يدخل كجزء رئيسي عضوى في داخه المنهج النجريبي ، كما أنه الاستدلالي يدخل في أحوال أخرى كثيرة سنفصل أمرها فيا يتلو .

أما من ناحية الشرط الثالث وهو الخاص بعدم التناقص فنستطيع أن نضيف إلى ما تقدم بالنسبة اليه أن هذه الفكرة ، فكرة عدم التناقض ، يجب ألانلجأ اليها من أول الأمر فلا نعتقد أن مجرد التناقض الظاهر بين الفرض الجديد وبين الحقائق الثابتة من قبل أو الملاحظات المزعوم أنها صادقة من قبل ، مدعاة إلى نبذ الفرض واطراحه نهائياً . وفضلا عن هذا ، فقد يجوز أن تكون الأشياء الثابتة من قبل هي الباطلة بينها الفرض الجديد هو الصحيح ، خصوصاً إذا لاحظنا أن الصحة في العلم مسألة نسبية إلى أقصى حد . فليس في العلم حقائق ثابتة إطلاقاً ، بل الأمر يتوقف على درجة تطور العلم ، وليس لإنسان بعد هذا أن يقول إن هذا الفرض بتوقف على درجة تطور العلم ، وليس لإنسان بعد هذا أن يقول إن هذا الفرض

لا يمكن أن نبعث فيه لأنه بتنافى مع كذا أوكذا من القضايا العلمية الثابتة بل يجوز لنا بعد هذا أن نمتحن صحة الثبات المزعوم لهذه القضايا ؛ ومن هذا كله قد نصل إلى إثبات الفرض الجديد وتعديل الحقائق الثابتة وفقاً لهذا الإثبات . وعلى كل حال فيجب أن لا نغتر كثيراً بفكرة التناقض فنزعم بأن في مجرد التناقض إبذاناً بأن الفرض الجديد هو الباطل .

وقد حدث هذا خصوصاً بالنسبة إلى كثير من النظريات الموغلة في التجديد والمحدثة لثورات جديدة كما يظهر مثلا بالنسبة إلى نظرية النسبية في هذا القرن فإنها وإن كانت فرضاً لا يتفق مع ما أتت به نظرية الجاذبية الكلية عند نيوتن فان هذا لم يمنع أو لم يكن من الواجب أن يمنع من البحث في الفرض الجديد لعله يؤدى إلى نتائج جديدة من شأنها على العكس من ذلك أن تعدل في نظرية الجاذبية الكلية لنيوتن .

#### ٣ \_ نقر الفرصه:

و يتصل بهذا مباشرة مسألة نقد الفرض ، وهذه المسألة قد قامت خصوصاً كأثر رجعى من آثار احتقار الفروض الذى كان شائعاً فى القرنين ١٩و١٨ ، فإن قول نيوتن hypotheses non fingo أى « لا أفترض الفروض » قد جعل كثيراً من العلماء ينظر بعين الحذر الشديد إلى استخدام الفروض . وكانت نصائح بيكون مؤثرة بدورها فى اطراح كل فرض . ولكن جاء القرن ١٩ فأراد أن يسترد للفروض مكاتبها الأولى ولكن مع تحفظات شديدة من شأنها أن تتلافى كل هذه النقائص التى قال بها خصوص الافتراض . وهذه التحفظات أولها أن الأصل أن لكل إنسان أن يفترض ما يشاء وأن الافتراض عامل ضرورى لاغنى عنه لتحصيل العلم وأن قول نيوتن هذا قد فسر على غير وجهه فإن السياق

الذى وضع فيه هذا القول في كلام نيوتن كان سياق رده على الديكارتيين الذين أَخْذُوا عَايِهِ — وَلَمْ يَكُونُوا عَلَى حَقَّ — أَنْهُ قَدَّتَى فِي قُولُهُ بَالْجِـاذِبِيةُ بَفُرض يكادأن يتشابه تماماً مع فروض رجال العصور الوسطى المتصلة بالخواص السرية للأنسياء مما كانت فروضاً زائفة كلها ، فقال إنني هنا لم آت بفرض وأنا هنا لا أفترض فروضاً بل أسير وفقاً للقواعد . فبتر هذه العبارة من هذا السياق هو الذي ألهم الذين عزوا إلى نيوتن أنه ينكر استخدام الفروض ، هــذا القول . والحقيقة أننا لانستطيع أن ننكر ما للفروض من قيمة وإلا أنكرنا ما للخيـــال المبدع من قيمة وأنكرنا بالتالى إيجــاد عوامل هادية وأفــكار حادية للانسان إبانالبحث. فللانسانأن بفرض بل له أن يفرض ما يشاء بل له أن يفترض أيضاً وجود عالم خيالى مشـل الأطلانطيد التي غاصت في قاع المحيط ، أو تصور عصور ذهبية كانت فيها الإنسانية على نحو غير النحو الذي هي عليه في الوقت الحِالى . وإنما الخطأ يأتي هنا من أن هذه الفروض أحيانًا تكونعقيمة فلإ يمكن أن تتحقق كالايمكن أن توحى بشيء آخر منشأنه فيما بعد أن يتحقق . فالعامل المحدد لقيمة الفروض أيَّا كانت ضآلتها هو خصبها ؛ فإذا كانت فروضًا خصبة أنتجتِ نتأَمجِ حقيقية ، وفي هذا يقول بيرس Peirce إن حقيقة أية نظرية إنما تقوم على الآثار والنتأئج التي تقدمها . وعلى هذا فقد يكون أو ذد كان بالفعل كثير من الفروض أهمية هائلة في إيجاد نظرية جـــديدة ، فمثلاً افتراض أهمية العدد ٧ قد جعل البابليين والڤيثاغوريين يقولون بوجود نجم ســـابع ، بحثوا عنه فوجدوه أخيراً وهو نجم المريخ .

إذ يجب أن يلاحظ هنا أنه إذا كانت القضايا الصادقة لا تنتج إلا قضاياً صادقة ، فإن القضايا الكاذبة قد تنتج قضايا صادقة ، وعلى هذا فعلينا أن نجرى الفروض أياً كانت ثم نحاول أن نحققها أو أن نستخلص منها نتائج يمكن فيا بعد

أن تطبق علياً . وإنما الاحتياط الذي يحب أن يستخدم هنا هو الاحتياط المتصل بتحقيق الفروض في الواقع بواسطة التجريب . ذلك أن تحقيق الفروض شاق طويل يحتاج إلى كثير من النفقات ، خصوصاً الفروض المتعلقة عسائل حيوية قد تحتاج إلى وقت طويل لكى تتحقق ، مثل الفروض المتصلة بالنمو والوراثة أو الذكائر . كما أن ميزانيات المعامل صئيلة كل الضآلة ، ولهذا يجب أولا أن مختار من بين الفروض المكنة أقربها إلى التحقيق تجريبيا وأقلها نفقات ، وكخطوة تمهيدية لتجريب الفروض الواسعة يحسن بنا أن نعتمد على ما يسميه «ماخ» باسم التجريب العقلي فهو يوفر علينا كثيراً من النفقات ومن الوقت ، وقد رأينا في واقع التاريخ أن هذا التجريب العقلي قد أفاد في هذه الناحية كثيراً. ومن الأمثلة المشهورة عليه جليليو في اكتشافه لقانون سقوط الأجسام ولبعض مسائل أخرى في الفلك .

وإذا كنا لا نذهب إلى ما يذهب إليه رنيانو من أن التجريب العقلي هو الأصل في كل برهنة ، فما لا شك فيه أن المتجريب العقلي أثراً هاما في الاقتصاد في الفكر ، وفي أن بحرى في الفكر ما لا يتيسر إجراؤه في الواقع العملي .

ولهذا يجب إذن ألا نأخذ بأقوال «كونت» وسخريته مما يسميه باسم الفروض الميتافيزيقية ، فهذه كلة لامعنى لها فى هذا الباب ، كما أنها مببطة عن إجراء الفروض التى قد يتيسر فيما بعد تحقيقها تجريبياً . وكم من الفروض التى بدت من قبل خيالية قد تحققت بعد ذلك بأزمان !

#### . تحقيق الفرصه :

والخطوة التالية بعد فرض الفروض ثم نقدها أعنف نقد هي أن نقوم بعملية تحقيق الفرض. وهذه العملية تشمل التجريب بالمعنى الدقيق كما تشمل الروح العامة التي يجب أن تسود كل تجربة . فانبدأ بالحديث عن هـذه الروح المامة للمنهج التجريبي إبان تحقيق النمروض فنقول إنه ينقسم قسمين : منهج سلبي أو استبعادي — وفيه نقوم بتحديد نطاق أو مجال الفروض فنفترض ما يُمكن افتراضه من أجل تفسير ظاهرة من الظواهر ثم نستبعد ما من الفروض لا يتفق يقيناً مع الحقائق المسلم بها من قبل ، أو القوانين الثابتة ، والقوانين الشابتة هي القوانين التي لا مجال بعد — على أصح الآراء — للشك فيهـا ، مثل أن سرعة الصوء أكبر من سرعة الصوت، أن الأجسام تتمدد بالحرارة وهكذا . . . إلى آخر الحقائق التي كادت أن تكون حقائق أولى . ويتصل بهذا المنهج السلبي ما يسميه كلود برنار باسم منهج برهان الصـد أو شاهد النفي (كما يقول رجال القانون) contre-épreuve وهذاالنهج معناهِ أَن نأتي ببرهان مضاد على الحالة التي أثبتناها إن أمكن ، ففي امتحان العكس نوع من إثبات الأصل ، ويتصل به أيضاً ما يسمى باسم التجريب على بياض à blanc وذلك بامتحان الأجهزة في الأحوالالعادية أو الأوزان بحسب المعايير النموذجية كامتحان الترمومتر في درجة حرارة منتظمة ، أو البارومتر في مستوى سطح البحر ، أو الميزان بوضع ثقلين متساويين نموذجيين فيكلتا الـكفتين .

تأنياً: المنهج الإيجابي — وفيه تحاول أن نثبت سحة الفرض في كل الأحوال المتعايرة الممكنة بأن ننوع في الظروف ونطيل في التجربة ونغير أيضاً في الأشياء المستعملة لإجراء النجربة . وبهذا التنويع المستمر مع بقاء حدوث الظاهرة أبداً تابعاً لعلة معينة نستطيع أن نثبت سحة الفرض يقيناً وهذا ما يسمى باسم «منهج التضافر في التفسير» méthode de concordance variée الذي عني جوبلو خصوصاً بتفصيل القول فيه . والشواهد على هذا كثيرة في تاريخ العلم ، فنيوتن مثلا حيما قام بأبحاثه الخاصة بالبندول قد استخدم قضاناً من الفضة والخسب والنحاس وبقية المعادن التي تيسر له استخدامها لكي يبرهن أن الأمر

لا يتوقف على معدن خاص . وكذلك جايايو في بيانه مقوط الأجسام في تجاربه التي أجراها في بيزه قد استخدم أجساماً من الحجر والذهب والنحاس والعاج الخي . ويتصل بهذا المنهج أيضاً تضافر نتائج القياس العددية بالنسبة إلى ظاهرة ما ، فمثلا بالنسبة إلى معرفة عدد الجزئيات الموجودة في حجم معين من الغاز يتكن أن نجرى ذلك في لزوجة الغاز أو في الحركة البراونية أو في شحنة الأيون Ion أو في النشاط الإشعاعي الراديومي ، أو في نطاق محدد من انبعاث ضوء مثلا . فنجد من كل هذه الأحوال المختلفة أننا نصل إلى عدد هو واحد تقريباً فنستطيع بهذا أن نحدد مقدار ما في حجم معين من غازات ثم نحدد بعد هذا حركة هذه الغازات .

فعن طريق هذين المنهجين: السابي والإيجابي نستطيع إذن أن نحقق الفرض. وهنا وبعد بيان هذه الروح العامة لتحقيق الفرض تبدأ عملية التجريب بالمعنى الدقيق. ونقصد بالتجريب هنا بيان أن الروابط التي يعبر عنها الفرض موجودة فعلا في التجربة وفي ظواهر معينة من التجربة. ومن المعلوم أننا لا نستطيع أن نشاهد القانون عياناً في التجربة الخارجية، لأن القانون تعبير عن رابطة وإضافة، والروابط أو النسب تقوم بين الأشياء ولا توجد في الأشياء، لهذا فإن تحقيق الفرض إنما يتم بالنسبة إلى أحوال جزئية من تجمعها و تضافر القراء ات التي تقدمها، وتوافق النتائج التي ننتهي اليها — نستطيع أن نصل إلى إثبات أن الرابطة وجيحة و بالتالي تثبت صحة الفرض.

# أولا: قواعد ولوحات بيكود :

وضع بيكون القواعد الأولى الحقيقية لإجراء التجريب وسمى مجموع هذه القواعد باسم قنص بان هنا – وهو القواعد باسم قنص بان هنا – وهو كا نعرف إله الطبيعة والبرارى والنباتات والصيد أو القنص عند اليونان – يقصد

به الطبيعة الكلية أو الكون . فيبكون يريد من وراء هذه القواعد أن يبحث عن الطبيعة بكل ما تحتوى عليه مما يسميه هو باسم الطبائع أى الكيفيات التي توجد عليها الأشياء ، وقنص بان من مميزاته كافى الميثولوجيا أنه يهيى النا اقتناص شوارد من الطيور لم نكن تمصد اليها منذ البدء . فقنص بان إذن يدل مجازياً عند بيكون على أن هذا القنص يستطيع أن ييسر لنا اكتشاف أشياء فى الطبيعة لم نكن نفكر قبلا فى اكتشافها ولم نسع قصداً إلى هذا الاكتشاف . ولهذا القنص مرحلتان : المرحلة الأولى هى مرحلة التجريب ، والثانية هى مرحلة ما يسمونه باسم اللوحات أو تسجيل التجربة .

أما المرحلة الأولى فتشمل عدة أنواع أو درجات أولاها تنويع التجربة ، وقد قدم پيكون لهذا مثلا أولاصنع الورق. فنحن نعرف أو كان هو يعرف أن الورق يمكن أن يصنع من قصاصات الثياب ، فنستطيع أن نفترض بعد هذا هل يمكن أن يستخرج من مواد أخرى مثل لب الخشب . . . الخ . فهذه هى الحالة الأولى لتنويع التجربة وذلك بأن ننوع فى المواد التى تنتج عنها ظاهرة ما . والحالة الثانية أهى أن نتصور مصادر أخرى لإحداث ظاهرة من الظواهر ، فنحن نعرف مثلا ن المرايا المحرقة ardents تستطيع أن تركز أشعة الشمس فنفترض بالمثل هل من المكن أن تركز أيضاً أشعة القمر . فبهذا الننويع المستمر لمواد التجربة أو للأحوال التي نجرى فيها تجربة نستطيع أن نكشف خواص جديدة لطبائع الأشياء .

ثانياً: إطالة التجربة. وذلك بأن نستمر في جعل المؤثر ينتج أثره في الشيء المتأثر حتى نعلم هل من شأن هذا أن يغير في طبيعة المتأثر أو أن ينتج ظواهر جديدة. فنحن لو عرضنا سائلا لدرجة حرارة خفيفة نوعاً ، حدث عن هذا تقطير. وإذا استمررنا في هذا طويلا حدث عنه تصعيد، فمن هذه الإطالة

نتأثر المتأثر بالمؤثر قد وصلنا إلى ظواهر جديدة غير التي عرفناها من قبل وكذلك الحال في أنواع الاختمار أو تمدد الأجسام فقد نصل عن طريق التمدد إذا ما ارتفعنا بدرجة الحرارة إلى حدكاف نقول أن نصل إلى درجة الانصهار، وقد نصل بالنسبة إلى بعض الأجسام بقدر من الحرارة كاف أن نبلغ مرتبة التصعيد.

ثالثا: نقسلة التجربة: فإننا إذا جمعنا المواد والتعليمات والإرشادات الخاصة بصناعة من الصناعات وحاولنا بعد هذا أن ننتقل من هذه المجموعة إلى صناعة أخرى ، فإننا نستطيع أحياناً أن نفيد الصناعة الجديدة من تلك المجموعة من الإرشادات المستخدمة في السابقة . فنقلة التجربة معناها إذن أن نحاول أن نطبق على تجربة جديدة أو فرع آخر غير الفرع المطبق فيه مجموع من الإرشادات ما طبق على فرع معلوم من قبل ، لعل هذا يفيد أحياناً في الصناعة الجديدة أو في تحقيق التجريب بالنسبة إلى الظواهر الأخرى .

رابعاً: قلب التجربة: وذلك بأن نحاول أن نتبين أثر العلة في الشيء المتأثر في وضع مقلوب ، فنحن إذا أخدنا مثلا قضيباً من الحديد وسخناه ، وجدنا أن الحرارة تنتقل من أعلى إلى أسفل ، أكثر مما تنتقل من أسفل إلى أعلى ؛ — أو بتغيير الأوضاع التي تحدث فيها ظاهرة ، بأن نعدل من وضع المؤثر والأثر بعضهما بالنسبة إلى بعض ، لعل أن يكون في هذا نوع من التحسين في التجربة .

تلك هي المرتبة المتعلقة بالخطوة الأولى . ونحن لو نظرنا فيها لوجدناها في الواقع إرشادات نافعة وإيحاءات خاصة لتحقيق التجربة على أوفى نحو . وهي ليست من نوع القوانين أو اللوائح التي يفرض اتباعها فرضاً أو تصور على أنها قوانين ملزمة أو قواعد ضروية كاسيزعم مِلْ من بعد فيا يتصل بلوائحه .

أما المرتب الثانية فهى اللوحات وهي لوحات الحضور والغياب وتفاوت الدرجات. أما لوحة الحضور فيقصد منها تسجيل الأحوال العديدة الممكن

مشاهدتها أو التحقق منها بالنسبة إلى ظاهر: ﴿ وَالظُّواهِرِ ، وقد ذَكْرِ بيكون لهٰذَا مثلا مصادر الحرارة ، فسر د٧٧ حالة فيها تحدث الحرارة ، بعضها غريب كل الغرابة مثل ما يحدث في الشتاء حينها يأتي الانسان فيلمس جسما بارداً كل البرودة فانه يشعر بما يشبه الاحتراق . ومن الأمثلة التي أوردها أيضاً الاحتكاك ، الصواعق ، الاختمار ، حرارة الكائنات الحية ، الصاعقة ، أشعة الشمس الخ . فعلى الانسان في لوحة الحضور أن يسجل إذن كل الأحوال المكنة لحدوث ظاهرة من الظواهر ، والانسان في هذه الحالة كالقائد الذي يفتش فرقة تحت قيادته ليعرف من الحاضرون ومن الغائبون . والمهم في هذا أن يسجل كل هذه الأشياء لأن المهم في هذه المرتبة الثانيــة من مراتب قنص پان هو التسجيل لا الاعتماد على مجرد المشابهة أو المعلومات المشوهة أو الناقصة ، وعلى هذا فإن مرحــلة تسجيل الحضور من المراحــل الضرورية جداً ، خصوصا وأنها تحمانا فيما بعد على الوفاء بشروط التجربة في كل أحوالها ، أو تنويع المصادر قدر الإمكان أو الاستغناء بمصدر عن مصدر آخر حيماً يفتقد .

ثانياً: لوحة الغياب، وايس هذا في الواقع تعبيراً دقيقاً، إنما التعبير الدقيق أن يقال لوحة الانحراف والغياب. ولا يقصد هنا بالغياب أن يضع الإنسان إحصائية شاملة بالأحوال التي لا تحدث فيها الظاهرة، فهذا فضلاعن أنه مستحيل هو قطعاً نوع من العبث، فمن الذي يستطيع أن يحدد كل الأحوال التي لاتحدث فيها ظاهرة ما ؟! وإنما المقصود بعملية الغياب هذه أن نأتي في مقابل كل حالة من حالات الحضور بالحالة التي لا تحدث فيها الظاهرة بالنسبة إلى هذه الحالة عينها، سواء أكاتت حالة الغياب واحدة أو أكثر من واحدة. وعلى كل حال فإن أحوال الغياب بالنسبة إلى كل حالة من حالات الحضور محدودة. وإذا أخذنا المخال الغياب بالنسبة إلى كل حالة من حالات الحضور محدودة. وإذا أخذنا المعال الغياب بالنسبة إلى كل حالة من حالات الحضور محدودة. وإذا أخذنا المعال الغياب بالنسبة إلى كل حالة من حالات الحضور محدودة وإذا أخذنا المعال النسابق الخاص بالحرارة وليكن مثلا الحرارة الناشئة عن أشعة الشمس

ننظر فى الحالة التى لا تم فيها الحرارة بغياب العنصر الأصلى المولد لها فى هذه الحالة وهو الشعس، وحالة الغياب هنا هى حالة الكسوف أو حالة الليل. وبالنسبة إلى حالة الحرارة فى الكائنات الحية، ننظر فى حالة الكائنات الميتة. وهكذا نجد باستمرار أن أحوال الغياب ستكون بهذه الطريقة محددة ولو نسبياً فنستطيع أن نقوم بتسجيل هذه اللوحة.

واللوحة الثالثة والأخيرة هي لوحة تفاوت الدرجات. فلا نقتصر على بيان الأحوال التي تحدث فيها ظاهرة ما والأحوال المقابلة لها مما تغيب فيه هذه الظاهرة بغياب مصدرها ، بل نقوم أيضاً بتسجيل الدرجات المتفاوتة للظاهرة اللدروسة ، فمثلا بالنسبة إلى الكهرباء نتبين مقدار الكهرباء التي تحدث بواسطة عود كهربائي والتي تحدث بواسطة مجرد حك ساق من الكهرمان أو بواسطة مولد كهربي — إلى آخر هذه المصادر المختلفة لتوليد الكهرباء ، فنسجل مولد كهربي — إلى آخر هذه المصادر المختلفة لتوليد الكهرباء ، فنسجل التفاوت في درجات إحداث الظاهرة درجة درجة حتى بكون لدينا سجل شامل بالأحوال المختلفة لظاهرة من الظواهر ، وبهذا يكمل تسجيل الظاهرة وتكون اللوحات وافية بالفرض المقصود منها ، وهو جمع كل ما يتعلق بظاهرة من المعاومات ، لتكوين مجاميع معينة في كل علم من العاوم ، فيتيسر لنا عن هذا الطريق اكتشاف مجوعات من العلوم ما كانت لتكشف من قبل من مجرد تسجيل الظواهر ودراساتها دراسة منفصلة معزولة .

غير أن الملاحظ على منهج بيكون هذا أنه منهج ليس بالدقيق وإننا لانستطيع أن نقول عنه إلا أنه مجرد نصائح وإرشادات تقدم للمجرب أثناء التجربة أو مجرد إيماءات نافعة تعينه أثناء البحث ، لهماذا جاء مِلْ من بعد ، وتبعاً لأبحاث هرشل Herschel ، فأراد أن يكون بالنسبة إلى الإستقراء ماكونه أرسطو بالنسبة للقياس ، حين وضع للقياس أضر با وأشكالا .

فقد أراد مل هو الآخر أن يضم القواعد أو اللوائع anons) الضرورية كحطوات لابد منها في المنهج التجريبي لكي يؤدي إلى القصد منه وهو اكتشاف القوانين ببيان أو بإثبات روابط عاَّسية بين الظواهر بعضها وبعض. والفارق واضح بين ما يقصده مل وما يقصده بيكون ، فبلِّكون أولا لم يقصــد إلى إكتشاف قوانين ثابتة ضرورية كما يدعى مل ، وإنما هو قد رمى من وراء هذه الإرشاذات إلى اكتشاف الطبائع أي خواص الألمسياء لا الروابط الموجودة بينها بعضها وبعض. وثانياً لم يحسب بيكون نصائحه نوعا من البرهنة ، بينما عد مل لوائحه شروطاً أساسية لتكوين البرهان الاستقرائي ، ومن هنا انتَـقِــدمل إنتقاداً شديداً في لوائحه لأنها من الضيق والتحديد بحيث لا تسمح مطلقاً بالإفتراق عنها. وعلى العكس من ذلك نجد أن نصائح بيكون كانت واسعة لا تظهر بمظهر الإلزام فكان من اليسير إذن أن يؤخذ بها أو أن يعدل منها وفقاً للحاجات. هذه اللوائح التي وضعها مِثْل Mill تنحصر في المناهج الخمسة التالية : (١) منهج الإتفاق . (٢) منهج الإفتراق . (٣) المنهج المزدوج للافتراق والاتفاق . (٤) منهج البواقي . (٥) منهج التغيرات المساوقة variations concomitantes

والبعض من هذه المناهج قد قال به هرشل من قبل ولكن مع اختلاف واضح يظهر خصوصاً في أن مل قد عد هذه اللوائح قواعد ضرورية كقواعد الاستقراء بالنسبة إلى الاستدلال ، بينما هرشل قد عد ها مجرد فروض وإيماءات وإرشادات لجعل التجربة أكل ما يمكن أن تكونه . كما أنها تختلف اختلافاً واضحاً عمايقصده مل النسبة مِل Mill فهرشل يقصد مثلا من منهج البواقي غير مايقصده مل ، إذ يحسب هرشل أن هذا النهج هو كمنهج الاستنفاد في الرياضيات مثلا . وعلى كل

حال فعلينا الآن أن نتحدث عن كل لأئحة من هذه اللوائع الخس (أو الأربع) بالتفصيل مع نقد كل منها على حدة فنقول:

١ – منهج الاتفاق : يقول هذا المنهج إن عاينا أن ننظر في مجموعة الأحوال المولدة لظاهرة ما . فإذا وجدنا أن ثمة عاملا واحداً يظل باستمرار موجوداً على الرغم من تغير بقية السوابق أو المقدمات فمن الواجب أن نعد هذا الشيء الثابت الواحد هو علة لإحداث الظاهرة. ويضرب لهذا مثلا ظاهرة الندى فإن هذه الظاهرة تحدث أولا حينًا ينفخ الإنسان بفيه على جسم مبترد مثل لوح من الزجاج في يوم بارد ، أو لوح معدني بارد كذلك ، ثم نجد هذه الظاهرة أيضاً على السطوح الخارجية لزجاجات تستخرج من بئر ، كما تجدها أيضاً حينا نأتي بإناء فيه ماء بارد و نضعه في مكان دافي. - فنجد دائمًا في كل هذه الأحوال أنه على الرغم من اختلاف المواد التي تتركب منها الظاهرة من نفخ على جسم بارد أو سطح قنينة بها ماء مستخرج من بئر أو سطح زجاجة مملوءة ثلجاً أدخلت في مكان آخر ، فإن ثمة عاملا واحداً موجوداً باستمرار هو اختلاف درجة الحرارة بين الجسم وبين الوسط الخارجي أو الشيء الماس، فالتفس الخارج من الفم أعلى درجة في الحرارة من الزجاج البارد، وسطح القنينة المعرض للهواء أَدْفَأُ مِنْ المَاءُ الذِي فِي دَاخَلُهَا ، وَكَذَلْكُ الْحَالُ بِالنَّسِبَةُ إِلَى الرَّجَاجَةِ . ومن هذا يتبين إذن أن العلة في إحداث ظاهرة الندى هو هذا الاختلاف في درجة الحرارة بين جسم ووسط مماس .

وعلى هذا يمكن وضع لأنحة هذا المنهج هكذا: إذا كانت لدينا أحوال مختلفة فيها عنصر واحد ثابت باستمرار ، فإن هنا العنصر هو العلة فى إحداث الظاهرة المتفقة بين كل هذه الأحوال المختلفة . ويمكن أن يعبر عن هذا رمزياً بأن يقال : إذا كانت لدينا الأحوال اب ج ، ا د ه ، ا و ز ، ا ح ط . . . إلخ

فإن اهى العلة فى هذه الظاهرة التى أحوالها مختلفة (وهى آب ح... إلح) لأن آهى العنصر الواحد الثابت إبان كل هذه الأحوال المتغيرة.

وهذا المنهج ، منهج الاتفاق ، كثير الاستخدام في العلوم . وأكثر التجارب التي نقوم بها في الحياة العادية نعتمد فيها خصوصاً على هذا المنهج فمن مجرد مشاهدتنا لأنواع مختلفة من الظواهر يوجد فيها عنصر واحد مشترك باستمرار نستطيع أن نتبين أن العلة لابد أن تكون هي هذا الشيء الثابت إبان كل هذا التغير. ولكن يجب أن يلاحظ معذلك أن هذا المنهج له عيوب شديدة أولها أن يشترط أن يوجد عامل واحدهو الثابت باستمرار إبان كل هذه الأحوال المتغيرة وهذا الشرط يعسر الوفاء به دائمًا ، لأن العوامل متشابكة ولا يمكن أن نكتشف عنصراً واحداً موجوداً باستمرار في الجاميع المتغيرة من الأحوال المشاهدة بل. كثيراً ما نرى هذا العنصر مختلطاً بغيره ، وقد يتضافر هو وعنصر آخر فى جميع الأحوال دون أن يكون هذا العنصر علَّة حقيقة وإنما يوجد بالعرض دائمًا ، لأنه لا سبيل إلى الفصل في الواقع الطبيعي بين هذين العنصرين. وعيب آخر أنه قد يحدث أحيانًا عن هذا أغلوطة من نوع الأغلوطة المعروفة باسم أخذ ما ليس بعلة. علة ، على الصورة « بعقبه إذن بسببه » post hoc, ergo propter hoc فتعتقد من مجرد التوالى أن ثمة صلة علية مع أن الأمركاد أن يكون على سبيل المصادفة . ولهذا نصح كلود برنارد بعدم الاعتماد على هــذا المذهب لأنه كثيراً ما يحيد بناعن السبيل الحقيقي لا كتشاف العلم ، وعلينا بعد هذا أن نأتى بمنهج آخر يعدل من دواعي الضلال هذه .

ويمكن تلافى هذه الأغاليط بعض التلافى بتنويع التجارب قدر المستطاع، وجعل الظاهرات المشاهدة تخضع لظروف متباينة بحيث يتبين لنا على وجه أشبه باليقين أنه لا يمكن أن تتواطأ كل هذه المشاهذات من أجل إحداث هذه

الظاهرة الممينة دون أن تكون ثمة صلة عِلْمية بين المقدمات وبين الظاهرةالناتجة . ومن هنا نجد أن كبار العلماء حيمًا أرادوا أن يتأكُّدوا من سحة ما افترضوه من صلة البعلَّية بين مقدمات ونتيجـة ، حاولوا أن ينوعوا التجارب - كما نصح بذلك بيكون من قبل — قدر المستطاع فيستخدموا مواد مختلفة حتى لا يكون لهذه الأمور العرضية دخل في إحداث الظاهرة ، فجليليو في بحثه لقانون سقوط الأجسام قد استخدم أجساماً من الحديد والنحاس والعاج . . الخ ، ونيوتن في تجاربه على البندول قد استخدم أنواعاً مختلفة من البندولات من الفضة والنحاس والمعدن ، وكل هذا من أجل أن لا تكون الظاهرة قد حدثت لأسباب عرضية أخرى تتعلق بالمادة . — وعلى كل حال فإن منهج الاتفاق لايمكن مطلقاً أن يُعدُّ منهجاً حاسماً ، إلى درجة أنه قد بحدث في كثير من الأحيان أن تتواطأ جملة من المشاهدات على إثبات رابطة عِلْمية ، دون أن تكون ثمة رابطة علَّمية حقيقية ، بينما نجدفي بعضالأحيان أن مشاهدة واحدة تكفي لبيان صلة العلمية بين سلسلتين من الأحداث . ولهذا يقول جوبلوعن هذا المهج إنه لا يمكن إلاَّ أن يكون لونًّا من ألوان إضافة مؤيدات للظواهر التي أوحت إلينا بالفرض ، ولا يمكن أن تكنى بنفسها ، وذلك للأسباب التالية : أولا : لا نستطيع نظراً إلى تشابك العلل في الطبيعة أن نعزل في الواقع علة واحدة تكون هي العلة المحددة بالفعل ، فما نشدناه من عزل العلة المعينة لم يتحقق إذن بواسطة منهج الاتفاق. ثانياً: يلاحظ أن العامل المشترك قد لا يمكن مشاهدته بطريقة شاملة في الطبيعة ، فلا نستطيع أن نعرف حينئذ ما هي العلل الحقيقية التي أثرت في إيجاد الظاهرة. ثالثًا: نجد في الواقع أن هذه الظواهر أو بالأحرى المشاهدات المتفقة فيا بينها ليست إلا أنواعاً جديدة من المشاهدات تضاف إلى تلك التي أوحت بالقرض ولن تكون لما قيمة حاسمة إذن من ناحية البرهان اللهم إلا إذا آتينا حينئذ بما

يسميه جوبلو باسم منهج الاتفاق المتنوع الذى يحملنا على النظر فى أنواع مختلفة تنتسب إلى الظاهرة المعينة ، حتى يكون من هذا التنوع شاهد حقيق على أن الاتفاق لم يكن عرضاً أو من سبيل الاطراد دون العرب يه ، فعلينا إذن إلا نثق كثيراً بهذا المنهج فلا تتخذ من مجرد الاتفاق دليلاً على وجود صلة العلية .

# ۲ – مهج الافتراق :

فإذا أردنا أن نتحقق من صحــة نتأمج المنهج السابق ، لابد أن نأتى بمنهج مضاد في الصورة لكنه مؤيد في النتيجة . فنجرىما يسمى باسم البرهان العكسي contre-épreuve الذي أشاد به كلودبرنارد وحسبه التجربة الحقيقية الحاسمة التي دعا إلى إيجادها بيكون . هذا المهج يقول إذا اتفقت مجموعتان من الأحداث منكل الوجوه إلا وجهاً واحداً فتغيرت النتيجة من مجرد اختلاف هذا الوجه الواحد فان ثمة صلة علية بين هذا الوجه وبين الظاهرة الناتحة . فإذا كانت لدينا مجموعة لئـ ل م ن ، تنتج ظاهرة ما ، ومجموعة أخرى كـ ل م ه ونتج عن ذلك اختلاف في النتيجة في حالة عن الأخرى ، فإنه يوجد بين ن ، ه صلة العلية . ونستطيع أن تتخذ لهذا مثالا تلك التجربة التي قام بهـا پاستير لإثبات وجود جراثيم هي الأصل في الكون ، في الأجسام المختمرة ، أي في وجود الاختمار ، فقد أخذ پاستير قنينتين وضعهما في برميل واحد في درجة حرارة واحدة وفي القنْينتين سائل واحد ، وقد أغلق فوهة إحدى القنينتين إغلاقًا محكمًا بينما ترك الأخرى مفتوحة ، فتبين له بعد قليل أن السائل في القنينة المفتوحة الفوهة قد تغير وحدث فيه اختمار ، بينما السائل في القنينة الححكمة الإغلاق لم يتأثر مطلقاً ، فاستنتج من هذا أنه لابد أن يكون لكون فوهة القنينة في الحالة الثانية مفتوحة قد حدث الاختمار ، وبالتالى سيكون الهواء هو العلة في إحداثالاختمار ، وذلك لأنه يحتوى على جراثيم دخلت السائل فأحدثت ظاهرة الاختمار فيه.

وهذا المنهج كثير الاستعال ومن أخصب المناهج ولكنه مع ظك محدود الاستعال بمعنى أن نطاق تطبيقه ضئيل ، إذ هو يفترض مقدماً خصوصاً التجريب وذلك بأن نكون عالمين بالنسبة الموجودة بين طائفة وطائفة ، ونفترض أو نجرى تجريباً إسقاط أحد العوامل فينتج عنه سقوط الظاهرة المطلوب دراستها ويستخدم خصوصاً في علم وظائف الأعضاء حيما نريد أن نحدد وظيفة عضو من الأعضاء فنجرى حينئذ عملية البتر لهذا العضو لكي نتبين ماسينتج عن هذا البترمن نتأج وهذه النتائج هي التي تحدد وظائف هذا العضو . فلو بترنا مثلا العصب البصرى لتبين لنا تماماً كيف تتم وظيفة الكلام . غير أننا قد نخدع في بعض الأحيان (بروكا) لتبين لناكيف تتم وظيفة الكلام . غير أننا قد نخدع في بعض الأحيان عن فعل الطبيعة وذلك أن كثيراً ما نجد أنه ببتر مركز يحدث لأعضاء أخرى تكييف من شأنه أن يجعل بعض الأعضاء تقوم بوظيفة العضو للبتوركا يحدث مذا بالنسبة إلى مركز بروكا نفسه ، فإن المشاهد هوأن الجزء الثاني من المنخ بقوم مذه الوظيفة .

ولكن هذه العملية عملية التجريب المتصل بالقضاء على عامل لبيان آثاره لا يمكن تطبيقها في بمض الظواهر التي تند عن قدرتنا الإنسانية ، فمثلالا نستطيع أن نلغى تأثير الجاذبية التي للارض . كالا تستطيع أن نغير في الظواهر الجوية العامة مثل المد والجزر والخسوف والكسوف . ولهذا كان تطبيق هذا المنهج عدود النطاق .غير أن فائدته جلية كا قال كلود برنارد ، إذ هو يكون نوعاً من البرهان العكس الذي نعدل به قدر المستطاع من أخطاه المنهج السالف ، منهج الاتفاق .غير أن نتيجته مع ذلك ليست حاسمة ، وذلك لتشابك الظواهر الطبيعية

إلى درجة تجعل من غير المستطاع عزل عامل فضلا عن أنه قد تحدث ظاهرة عن علل مختلفة لها نفس القيمة في إيجادها فنزع حينئذلأننا نجهل بقية العلل أن نظاهرة قد حدثت بسبب إلغاء العوامل العليسة المعروفة مع أن الظاهرة قد حدثت لأسباب أخرى غبر الأسباب التي نعرفها فتجربة باستور السابقة قد شكك فيها على أنه قد يكون التولد الذاتي التلقائي génération spontanée هو العلة في إحداث ظاهرة الاختمار، ولكن كان لابد من وجود تيار هواء لإحياء الكائنات المتولدة.

فجاء باستير وأقام تجربة أخرى بأن أغلق الفوهة بقطن مندوف معقم بالحرارة فتبين له حينئذ أن ظاهرة الاختمار قد حدثت في المفتوحة الفوهة بينما المغلقتها لم تحدث فيها ، فتأيدت التجربة مرة أخرى وإن كان قد شكك فيها بعد ذلك فاضطر باستير إلى إجراء تجارب أخرى مؤيدة . ومن هنا يتبين إذن أن منهج الافتران ليس يقينياً وإن كان حاسما بدرجة أكبر بما كانت الحال عليه بالنسبة إلى المنهج السابق . ويجب أن نلاحظ أخيراً أن هذا المنهج يمكن إجراؤه ليس فقط بين تجربتين بل وأيضاً ، بين سلسلتين من التجارب ولكن هذا يؤدى في الواقع إلى ما يقرب من المنهج الثالث والذي سنتحدث عنه الآن .

## : M. de variations concomitantes منهج النغيرات الماوقة — ٣

يمكن أن يسمى هذا المنهج بطريقة أدق باسم التغيرات المساوقة المتضايفة ، أو التغيرات المساوقة المنسية (correlatives, proportionnelles) إذ يقول هذا المنهج إننا لو أتينا بسلسلتين من الظواهر فيها مقدمات و نتائج ، وكان التغير في المقدمات في كلتا السلسلتين كذلك ، وبنسبة معينة في كلتا السلسلتين كذلك ، وبنسبة معينة فلابد أن تكون ثمة صلة علية بين المقدمات وبين النتائج . ولبيان هذا نعود إلى

باستبر مرة أخرى فنستشهد بتجربت التي تقول إنه أتى بعشرين زجاجة مملوءة بسائل في درجة الغلبان ، فوجد أولا في الريف أن ثماني زجاجات فقط هي التي تغيرت حيا فتحت ؛ وفي المرتفعات الدنيا المجورا تبين له ثانياً أن خساً فقط هي التي تغيرت ؛ ولما ارتفع إلى أعلى قمة الجبال حيث الثاوج التامة لم يجد غير واحدة ، وحيما أتى بهذه القنينات العشرين في غرفة مقفلة أثير غبارها تبين أنها جيعاً قد تغيرت — فتبين له من هذا أنه بمجرد تغير الجواء قد حدث تغير في النتائج أي في قابلية اخمار السوائل الموجودة بالقنينات العشرين . فثمة نسبة علية إذن بين المقدمات وبين النتائج ، نسبة تتغير بطريقة معينة وفقاً لتغير الأحوال التي تجرى بين طرفيها الظاهرة المشاهدة .

فن هذا يتبين إذن أنه لو كانت لدينا سلسلتان من الظواهر المتوازية بحيث تكون السلسلة الأولى منها مكونة للمقدمات ، والثانية للنتأنج ، ووجدنا أن ثمة تغيراً في النتائج بحسب التغير في المقدمات ، فلابد أن توجد صلة علية بين السلسلتين . فإذا كانت ك ل م ن تسبق أو تصحب ظاهرة ما «ه» ، ووجدنا أن ك ل م ن تسبق أو تصحب ه ، وك ل م ن تسبق أو تصحب ه ، فإن ثمة صلة علية بين ك ك ه .

وميزة هذا المنهج أنه يمكن تطبيقه في مجال أوسعمن المنهج السالف فقد رأينا أن منهج الافتراق قد لا يمكن تطبيقه في بعض الأحوال التي لا سيطرة فيها المتجربة الإنسانية على تغيير ما بها من عوامل. ولكن المنهج الجديد، منهج التغيرات المساوقة، تيسر إجراؤه حتى في هذه الظواهر. ومن الأمثلة على هذا ظاهرة المد والجزر، فهذه الظاهرة لا يكن بواسطة منهج الأفتراق أن نعدل فيها لأنها تجرى بين أجسام في الطبيعة لاسيطرة للانسان عليها، ونحن نعرف أن هذه الظاهرة تحدث عن الجاذبية التي تأتى من جانب القمر صوب لأرض، فنستطيع أن نتبين صحة هذا الفرض من مشاهدة أن التغيرات في مقدار المدوالجزر تتناسب

ناسباً طردياً مع برب القعر من الأرض، فكلا كان أقرب، كانت هذه الظاهرة أشد ظهوراً والعكس بالعكس ، مما يدل على أن هناك صلة علية بين القعر وبين الله والجزر . وميزة أخرى لعلها أن تعد اليوم الميزة الرئيسية الكبرى لهذا المنهج هي أنه في الواقع المنهج الكمى الوحيد بين المناهج الأربعة ، فبقية المناهج مناهج كيفية تتعلق بثبوت الظاهرة دون أن تحدد بالدقة كيتها ولا كيفية تغيرها وفقاً لنسبة كمية . ولكن هذا المنهج يخول لنا أن نحدد بطريقة كمية حسابية عددية النسبة الموجودة بين علة ظاهرة ونتيجتها ، فمثلا بين جاذبية الأرض والأجسام ، أو بين الزمن وسرعة سقوط الجسم ، فنعرف أنه : كلا طال الزمن من نقطة بدء سقوط الجسم ، ازدادت سرعة الجسم فالسقوط . وهكذا نستطيع أن محدد بطريقة كمية النسب الموجودة بين شروط ظاهرة و نتائجها .

## أساس الاستفراء :

مسألة أساس الاستقراء تدرس عادة على أنها تتألف من مسألتين: الأولى مسألة المبدأ أو المبادىء التي تقوم عليها فكرة المنهج التجربي نفسه، وثانيا: مسألة الضان الذي يضمن لنا الانتقال من الحالات الجزئية المشاهدة إلى وضع القانون العام. وكثيراً ما اختلطت المسألتان بعضهما ببعض خصوصاً في الرسالة الممتازة التي قدمها لاشلييه بعنوان «أساس الاستقراء» وأثارت كثيراً من الجدل في أو اخرالقرن 19 وأو ائل هذا القرن، لأنها وضعت هذه المشكلة، مشكلة أساس الاستقراء، لأول مرة في صيغة واضحة جعلتها من المسائل الرئيسية للمنهج التجريبي. أما المسألة الأولى فيجب أن نميزها تمام التمييز من المسألة الثانية على الرغم من

كل هذا الخلط ، لأنهما وإن ارتبطا فيا بينهما ارتباطا وثيقا فإن الأسساس فيهما

ليس بواحد ، كما أن النظرة التي نقول بها بالنسبة إلى الواحدة ، لا تعين بالضرورة

تلك التى ننظر بها إلى الأخرى . فالمسألة الأولى هى مسألة المصادرة أو المبدأ الرئيسى الذى يقوم عليه كل استقراء وبالتسالى كل محث على . فنحن نعرف فيا يتصل بالمنهج الاستدلالي والفكر المنطق بوجه عام أنه يقوم على مصادرة رئيسية أو بالأحرى مبدأ ضرورى هو مبدأ الذاتية . وكذلك الحسال نجد أن المنهج الاستقرائي أو التجريبي يقوم هو الآخر على مبدأ عام أو مصادرة هي مبدأ العلية .

وهنا يلاحظ أن كلة العلية كانت تفهم بمعان عدة تكاد أن ترجع فيا قبل نهاية القرن الماضي إلى معنى واحد هو وجود قوة تحدث أثراً ما يسمى المعلول . وتبعاً لهذا كان يقال بتكافؤ العلة مع المعلول ، وأن العلة تحدث المعلول ... إلى آخر هذه العبارات التي تؤذن بأن ثمة قوة تنتج عنها نقيجة معينة ، وهذه القوة تسبق بالضرورة الناتج عنها أو المعلول . — ولكن إذا نظرنا في القوانين التي تتصل ببيان العلة (أو العلية) لوجدنا أنها لا تتعلق فقط بالصلة بين سابق وتال ، وإنما تتعلق بالأحرى — كا بين ذلك الأستاذ لالاند — في كتابه « نظريات الاستقراء والتجريب» (ص ١٨٧) — نقول إن القوانين تتعلق :

۱ — بالطبائع بالمعنى الذى يفهم به بيكون هذا اللفظ مثل تركيب الجزىء molécule أو تركيب الذرة أو تركيب أى عنصر كياوى :

۲ - بالإضافات الثابتة الموجودة بين صفين أو سلسلتين من الظواهر المعيَّنة بالنسبة بعضها إلى بعض تبعاً للدالة ص = د (س) كما يظهر هذا في الجاذبية والانكسار والنسبة بين الشدة والمقاومة في التيار الكهربائي ؛

٣ - بمقادير عددية ثابتة مثل سرعة الضوء ، طول الموجة ... الح ؛
 ٤ - باطرادات هيعبارة عن ظواهر مساوقة لأخرى دون أن نتبين بالدقة

صلة علية — بمعنى قوة تؤثر فى شى، — بين سلسلتى هذه الظواهر كما نجد هذا مثلاً فى كون الاجترار يستتبعه كون الظلف مشقوقا ... الح؛

مأحداث دورية ينظر فيها إلى أوجه ثابتة فى تطوّرها بالنسبة إلى مجاميع متشابهة كما يظهر مثلاً فى ظاهرة التبلر، أو ردود الفعل الكياوية أو ظواهر الهدم والبناء بالنسبة إلى الخلايا، أو قوانين التولد والنمو والذول والفناء بالنسبة إلى الكائنات الحية ... الخ :

- بعلاقات الآنجاه vection كما في القانون الثاني من قوانين علم القوى الحرارية المعروف بقانون كارنو أو قانون نقصان الطاقة ... الخ . فهذه الظواهر تقوم على أساس وجود اتجاه تتجه الظواهر وفقاً له في مدى تطورها . وهذا يظهر خصوصاً في نظرية التطور سواء منها المتعلقة بالكائنات الحية أو المتعلقة بالقشرة الأرضية : فهنا نجد دائماً اتجاهاً تسير وفقاً له الأحداث .

فالقوانين إذن تتخذ هذه الصور الست . وعلى هذا فلا يمكن أن نفه مالعلية معنى أن ظاهرة ما لا بد أن تسبق ظاهرة أخرى أو أن ثمة قوة تنتج أثراً — فهذا وصف غير دقيق الفكرة العلية . وفكرة العلية كما نظر إليها أصحاب المدرسة الاسكتلندية وعبرعنها بكل وضوح Roger Collard تقوم على أساس مبدأين : أن القوانين ثابتة ، هذا هو المبدأ الأول ؛ وأن القوانين عامة ، وهذا هو المبدأ الشانى . أما من حيث المبدأ الأول فالمقصود منه أننا لسنا في حاجة إلى دراسة الظواهر في كل لحظات الزمان بل يكني أن نلاحظ ظاهرة ما في زمن ما ، لكي الظواهر في كل لحظات الزمان بل يكني أن نلاحظ ظاهرة ما في زمن ما ، لكي غيم بأن القوانين التي تحكمها ستكون دائما على هذا النحو على مدى الزمان . وليس للزمان من أجل هذا دخل في تغيير القوانين التي تخضع لها الظواهر ، وبهذا تستبعد فكرة الزمان ، فالزمان الخالق الذي تحدث عنه برجسون لن يكون وبهذا تستبعد فكرة الزمان ، فالزمان الخالق الذي تحدث عنه برجسون لن يكون

له أى أثر هنا. أما البدأ الثانى فمعناه أن القانون قضية كلية بالمعنى المنطق لكلمة قضية كلية ، ومعنى هذا أننا لسنا فى حاجة إلى دراسة كل الظواهر فى المكان بل يكمى أن نقوم بالتجربة على مجموعة من الظواهر فى هذا المكان لكى نعم الحكم فنجعله صاحاً فى أى مكان آخر. فوفقاً لهذين المبدأين: مبدأ الثبات ومبدأ العموم تقوم فكرة العلية عند هؤلاء.

واستمر هذا الرأى يشغل أذهان المناطقة إلى درجة كبيرة حتى أتى لا شليبه في أواخر القرن الماضى في رسالته المشهورة « أساس الاستقراء » فبحث المسألة بحثاً أوفي وأتم وانتهى من هذا البحث إلى بيان أن العلية أو الجبرية إنما تقوم على أساس مبدأين : مبدأ الفاعلية ، ومبدأ الغائية . وقد ابتدأ لاشليبه محثه هذا بعبارة واردة في كتاب كنت « نقد الحكم » ومن هذه العبارة انتهى إلى هذه النتيجة التي أوردناها . أما المبدأ الأول فيقول بالنص :

« فى سلسلة من الأحداث وجود ظاهرة لا بد أن يمين وجود ظاهرة الخرى » . أما المبدأ الثانى فيقول :

« وجود ظاهرة فى نظام معين لا يتعين تعيناً حقيقياً إلا بالنسبة إلى نظام الكل » . فلندرس كلا من هذين المبدأين بالتفصيل :

أما المبدأ الأول فهو مبدأ العلية العام مصوغا بطريقة أكثر دقة ، ويقصد منه أن الظواهر يحدد بعضها بعضا ، وأنه لكى يتم وجود ظاهرة من الظواهر فلابد أن تسبق بظاهرة أخرى أو على الأقل توجد فى صلة معها بحيث يتحدد وجودها بوجود الأولى . وهكذا نجد أن الكون سيتركب من سلسلة مترابطة من الظواهر التي يحدد بعضها بعضا . وإذا اقتصرنا على هذا المبدأ ، لاستمر هذا التحديد إلى غير نهاية فإننا سننتهى التحديد إلى غير نهاية فإننا سننتهى

قطماً إلى الفوضى والاختلاط وستكون حال العالم كحاله فى مذهب ابيقور قبل تجمع الفرات من أجل تكوين الأكوان .

ولكن هذا البدأ غير كاف لأن افتراض إمكان حدوث مثل هذه الحالة الفوضى المطلقة بمكن ، وليس أقل إمكاناً من فكرة الجبرية المطلقة . فلا بد هنا إذن في نظر لاشليه أن يتدخل مبدأ آخر يحول دون حدوث هذه الفوضى المطلقة ، وهذا المبدأ هو مبدأ الغائية . والغائية هنا ليست بالمعنى المفهوم عادة من أن مجموعة أشياء تتجه نحو غاية نهائية وإنما يقصد به أن ثمة نظاماً يقتضى ترابط الأشياء على نحو ضرورى من شأنه أن يجعل الجزء الواحسد يتوقف في تركيبه وطبيعته على الجزء الآخر ، ومن هنا صاغ لاشليبه هذا المبدأ على هذا النحو : «إذا كونت الظواهر نظاما فإن هذا النظام فيه تقود فكرة الكل فكرة الأجزاء وطبيعة الكل تحدد وجود الأجزاء » . ويفهم لا شليبه الغائية هنا بمعنى الغائية الباطنة أى التي تتعلق بطبيعة الشيء نفسه من حيث ترتب وظائفه وأجزائه الغائية الباطنة أى التي تتعلق بطبيعة الشيء نفسه من حيث ترتب وظائفه وأجزائه بعضها بالنسبة إلى بعض من أجل تحقيق كاله أو فكرته الموجهة .

وليست الغائية هنا غائية خارجية بمعنى أن يكون الشيء وسيلة لتحقيق غاية خارجة عنه ، فالغائية الباطنة عنده هي بعينها تلك التي فهمها كنت وهي ترجع في نفس الآن إلى فكرة الجمال ، فعند كنت أن الجمال هو وجود النظام في الأجزاء وتضافر الأجزاء بعضها مع البعض الآخر وفقاً لما تقتضيه طبيعة الكل.

ولو قدّر للاشليبه أن يعبر عن مذهبه في صيغة أعم لانتهى إلى مذهب في وحدة الجمال كمذهب بلدوين Baldwin المسمى باسم

ولو نظرنا في هذين المبدأين لوجدنا أولاً أن الأصل فيهما يرجع إلى النقدية الحدثة التي اعتنقها لاشليبه ومثلها في فرنسا في أواخر القرن الماضي

ومرجعها فى النهاية إلى أن الأشياء لا وجود لها فى الواقع إلا لأن عقلى يتأملها ويدركها . أجل قد يكون للا شياء فى ذاتها وجود ، ولكننى لا أعلم عنه شيئاً وليس فى وسعى أن أعلم عنه أى شيء . وذلك لأن الأصل فى المعرفة هو التجربة ، والتجربة هى الأشياء كا يتصورها العقل. فحتى الأصل الذى أبدأ منه والذى يدعيه أصحاب المذهب الوضمى الذى يقول بوجود خارج العقل ، لا يمكن أن يتحقق الإبواسطة عقل يحده ، والعقل لا يستطيع أن يدرك الأشياء إلا على أساس أن بها نظاماً ، فكا أنه يفترض فى إدراكه للموجودات والمعقولات مبدأ الذاتية حتى يتم أى فكر سليم ، فإنه كذلك يفترض مبدأ النظام لكى تتم المعرفة .

وعلى ذلك فلما كانت الطبيعة الخارجية لا وجود لها إلا بوصفنا مدركين لها ، فلا بد أن يسودها إذاً هذا المبدأ ، مبدأ النظـام . لهذا لا تستطيع أن نساير مبدأ العلل الفاعلية أي مبدأ الجبرية إلى نهايته ، بل لا بد أن يتدخل دائمًا مبدأ النظامكي يعدل من شطحات المذهب الأول ، حتى ندرك الحقيقة الخارجية الإدراك السليم . وهنا نجد لا شلييه يعتمد حتى على أبحاث العامـــاء الوضعيين التجريبيين ويهيب خصوصاً بكلود برنار ، وعلى وجه التخصيص بفكرته في الصورة الموسجهة idée directrice ويذهب إلى تفسير هـذه الفكرة على أنها تدل على معنى الغائية ، ولو قدّر له أن يفسر كلود برنار لقال ان هذه الصورة الموّجة لا توجد في الكائنات الحية وحدها بل وأيضاً في الجمادات. فحركات السكواكب بعضها بالنسبة الى بعض إنما تتم أيضاً تبعاً لصورة موجهــة . وانتقال ذرة الهيدروجين من حمض لكي تتحد بعنصر مكوِّنة ملحاً ، إنما يتم أيضاً تبعاً لصورة موجهة . وانتقال قطعــة من الجسم في المحلول لـكي تنضم إلى البلورة التي بسبيل التكوين على نحو يجعل البـــّاورة ذات شــكل هندسي دقيق إنما يتم أيضاً تبعاً لصورة

فلننظر الآن في كل مبدأ من هذين المبدأين اللَّذَيْن قال لا شـــلييه إنهما الأساس في الاستقراء والمنهج التجرببي عموماً. ولنضرب صفحاً عن المذهب الميتافيزيقي الذي أقام على أساسه هذا القول. فقد يمكن أن تكون هـذه المقالة التي قال بها لا شلييه مفهومة معقولة في داخــل هذا الإطار الميتافيزيقي الذي قال. به وهو الإطار النقدى المحدث ، ولكننا لا تريد أن ننظر إليه هنا إلا من ناحية علم المناهج . فنقول انه فيما يتصل بالمبدأ الأول ، هــذا المبدأ يقول إن الظواهر يعتين بعضها بعضاً ، فهناك سابق يؤثر في اللاحق بالضرورة أو على الأقل هناك. أشياء يؤثر بعضها في بعض . ولكن قد يقال هنا إننا حين التجريب لا نبدأ من هذا المبدأ ، انما هو مبدأ قد تحصله باستمرار التجريب وتواليه . ولكن هذا الاعتراض على مبدأ لا شليه ليس بوجيه ، وذلك لأن التجريب نفسه لا بد أن يقوم في أول الأمر على افتراض ضمني على الأقل لمبدأ الجبرية . إذ ما معنى التجريب. إلا أن يكون هناك افتراض أن الأشياء التي حدثت اليوم ستحدث أبداً مهما اختلفت أسباب الزمان والمكان! فهنا يجب - كما يلاحظ الأستاذ لالاند -أن نقول إن مذهب لا شلييه مصيب .

أما عن المبدأ الثانى وهو مبدأ الغائية الباطنة فهو مبدأ محفوف بالكثير من الغموض ، فضلاً عما فيه من نزعة لا نقول انها مضادة للعلم بل نقول على أقل تقدير إنها خارج العلم . فيلاحظ أولا أنه ليس من الضرورى أن تشترط الغائية فى كل الظواهر . فهذا المبدأ إذن يتجاوز الحقيقة وأع منها . فمثلا فى علم كالفلك نحن لا نفترض مطلقاً ولا يمكن أن نفترض أن ثمة غائية أى نظاماً فى حركات الكواكب ، وإلا عدنا إلى ذلك الفلك المتهدم القديم الذي كان يقيم قواعده وأقواله على أساس اعتبارات صوفية كا فعل الغيناغوريون مثلا أو كانفعل أنواع الفلك على المرتبطة بفكرة الغائية لأسباب دينية . وعلينا هنا إذاً ألا نفشد

نظاماً بل ننظر فى الحركات كما هى بأن تعتسبر القوى المؤثرة وعلى أى نحو يتم التأثير بواسطة الجاذبية مثلا ونحدد الحركات التى تقوم بها الكواكب وفقاً لتأثير هذه القوى .

وثانياً يجب أن يلاحظ أنه مبدأ ملتو ، يحتمل الكثير من التأويل لأن فكرة النظام فكرة غامضة: فقد يكون النطام في الثبات كما كان يفهمه اليونان خصوصاً ، وقد يكون النظام في الحركة ذات الاتجاه كما تفهمه فعــلا الروح الأوروبية ، فإذا كان لدينا فرضان فيما يتصل بتكوين الكائنات مثل فرض « أجاسيس » Agassiz الذي يقول بالثبات ، بينا هناك فرض أصحاب التطور ابتداء من لا مارك حتى دارون الذي يقول بالتطور الحركى للكائنات ابتداء من البلورة حتى الإنسان — فالمبدأ هنا إذاً مبدأ النظام يمكنأن يُفِدّرعدة تفسيرات ، ومن هنا لا نستطيع أن نقول إنه مبدأ ثابت محدِّد للتفسير . والواقع أن ثمة شبهاً كبيراً بين هذين المبدأين وبين التفسير الذي أدلى به رواييه كولار وذكرناه من قبل لفكرة القــانون ، فقول روابيه كولار إن القوانين ثابتة ، يناظر تمامًا قول لا شــلييه إن الظواهر يعـّين بعضها بعضا فيالوجود ؛ وقول لاشلييه إن وجود الكل يحدد طبيعة الجزء ، يناظر قول رواييه كولار إن القوانين عامة — مع مافي هــذا التفسير أو التشبيه من تعسُّف .

فإذا نظرنا نهائيا فيما انتهى إليه تحليل لاشليبه لأساس الاستقراء وجدنا أن القسم الأول منه وهوالمتعلق بالجبرية صحيح بوجه عام، ولكنه لم يأت فيه بشىء جديد بخلاف ما أتى به من حللو العلية من قبل. والمبدأ الآخر الذى كان جديداً بعض الجدة على الأقل بالنسبة إلى تحليل المنهج النجريبي وأساس الاستقراء يحيط به الغموض من كل جانب ولا يصلح فعلا أن يكون أساساً حقيقياً أو مبدءاً للاستقراء . ومن هنا نجد أن المناطقة قد حاولوا في أوائل هذا القرن وبعد أن أثار لا شليبه مشكلة هنا نجد أن المناطقة قد حاولوا في أوائل هذا القرن وبعد أن أثار لا شليبه مشكلة

أساس الاستقراء هذه الإثارة حتى جعلها تقريبًا من أكبر المؤثرات على الفكر الفرنسي المساقر، نقول إنهم بحثو بمد هذا عن أساس الاستقراء فكانت آراؤهم متضاربة بين نزعة فعلية أو برجماطيقية يمثلها خصوصا من بين العلماء: دوهم وبوانكاريه ، ونزعة منطقية منهجية حاولت أن تقدّم أنواعاً من المبادىء العامة التي هي بالأحرى يجب أن تعد أوصافا للأفكار الحادية لذهن العالم إبان البحث ، ويمثل هذا الاتجاه خصوصا الأستاذ لالاند وجوبلو ؛ وثالثا نجد فريقاً من العلماء المختصين الذين لم يشاءوا الذهاب إلى الحد الذي ذهب إليه دوهم وبوانكاريه منالشك في إمكان اليقين بالنسبة إلى النظريات الكبرى والفروض العامة ويمثل هذا التجاه خصوصاً في فرنسا لا نجڤان وبيران Langevin, Perrin أما دوهم ويوانكاريه فقد عرفنا من قبل مذهبهما ، فخلاصة مذهب الأول أننا نقتطع من الوقائع أشياء نفترض افتراضاً أنها تمثل الوقائع الحقيقية مَع أنهـا ليست في الواقع غــــير اقتِطاعات ذهنية وتقطعات في الوجود الحقيق لا تمثله تمثيلا حقيقيًا . وما التفسيرات إلا أنواع من الفروض الميسَّرة التي تمثل لنا الحقيقة الواقعة على نحو أو على نحو آخر . وبوانكاريه يذهب إلى نفس المذهب فيرى أن النظريات العلمية لا يمكن أن يبرهن عليها بيقين وأننا هنا بإزاء فروض ميسرة فحسب، وأن في الاستقراء من الغرر والجـازفة والبعد عن اليقــين قدراً هائلا وبالتالي لاسبيل إلى إثبات النظريات الــكبرى بوجه خاص لأنها تقوم على تعميات أكبر. ويمـّيز حينئذ بين التجارب الجزئية التي قد يكون فيها مقدار وافر من اليقين وبين الفروض العامة التي يمكن أن تعد مجرد فروض، نصيبها من اليقين لا يربوكثيراً على نصيبها من عدم اليقين. والأصل في نظرية هؤلاء ومن جرى في أثرهم التمييز بين مسألتين يجب في الواقع أن يميز بينهما بمنتهى الدقة ، وهذا التمييز هو التمييز بين الواقعة وبين التجربة .

أما الواقعة فهي الأشياء الخارجية ، وأما التجربة فهي التفسير الذي نعطيه لهذه الوقائع الخارجية . وقد تكون الأولى سليمة وواقعية تماماً ، ولكن المهم هو التفسير الذي نعطيه لهذه الوقائع فكما يقول بينيه Binet : أجل إن المسألة مسألة ملاحظة وتجريب ؛ لكن ما أشق إيجاد الصيغة الدقيقة المعبرة عن الوقائع! وعلى هذا فإن القسم الثاني ظاهر أنه يتوقف تماماً على العقل الإنساني؛والقسم الأول لا سبيل إلى الوصول إليه في ذاته لأنه إذا كان موجوداً في ذاته فلا يمكن أن نعلم عنه شيئًا إلا بحسب تجربتنا له ، فالأمر سيرتد في النهاية إلى تجربتنا العقلية الخاصة وعلى هذا فكأننا سنرتد أيضاً إلى العقل الإنساني وطرقه في الإدراك . وهذا السحرالذي كان يضفي على فكرة التجرية قد زال في النهاية. ومغالاة الوضعيين في الإشادة بالتجربة والتجريب إنما تقوم على نوع من الادعاء الزائف لا أساس له . فجرِّب ما شئت أن تجرب ولكن المهم هو أن تفسر ما قمت به من تجارب وما قدمته لكهذه التجارب من نتائج. وهذه مسألة تتوقفعلي ذهن العالم وحده، والأمر إذن يتوقف في النهاية على العقل الإنساني بما له من تركيب خاص ومن ميل معين إلى تفسير الأشياء على نحو دون آخر . فعلينا إذن أن نطامن من حدة ادعاء الوضعيين الذي لم يعد تستحق إلا الابتسام العريض لأنه تبين أنه يقوم على عدم إدراك كاف لمعطيات التجربة وشرائط الاستقراء.

أما أسحاب الاتجاه الثالث من أمثال لانجفان و بران ، فإنهم لا بريدون أن يتخذوا من هذا دليلا على استحالة الإدراك المطابق للواقع لكل الأشياء . فإذا كانت الفروض الواسعة فى العلوم الطبيعية لم تتحقق كلها على وجه اليقين فلا يجب أن نيأس من إمكان تحققها يقيناً يوماً من الأيام ونحن دائماً بسبيل تحقيق غروض بعد فروض وهكذا باستمرار . ومن الملاحظ طبعاً أن موقف هؤلاء

لا يختلف كثيراً عن موقف أصحاب المذهب السالف إلا فى هذه التمنيات التي إن. جازت فى باب الأخلاق فلا تجوز فى باب العلم .

بقى إذن التيار الثانى الدى يمثله المناطقة المنهجيون. وهنا نجد « لا لاند » أولا يقول إن ثمة مبادىء ثلاثة تقوم عليها مبادىء الاستقراء، وقد رأيناً من قبل كيف ميزيين مسألة مبادىء الاستقراء ومسألة أساس لاستقراء، وهى تفرقة ليست واضحة لديه بطريقة كافية فهذه المبادىء الثلاثة هى مبدأ إمكان الاستدلال probabilité complémentaire ثم مبدأ الاحتمالية المتممة déductibilité ثم مبدأ التعميم مبدأ التعميم الما المبدأ الأول فحلاصته أنه لكى يتم مبدأ التعميم أن يكون في الوسع إجراء استدلال بعده ولذا يقول بصريح استقراء صحيح فيجب أن يكون في الوسع إجراء استدلال بعده ولذا يقول بصريح العبارة إنه يجب أن يكون الاستدلال والاستقراء هو إمكان الاستدلال.

فإذا أمكنني بعد فرض الفروض أن أستنتج بواسطة الاستدلال نتائج قابلة للتحقيق والتطبيق كان الاستقراء صحيحاً . والمبدأ الثاني يقوم على أساس فكرة الاستبعاد: فنحن دائماً بإزاء طائفة كبيرة من الفروض علينا أن نستبعد الواحد منها بعد الآخر وفقاً لكون هذا الفرض أو ذاك يخالف ما ثبت علمياً حتى الآن وهكذا حتى نتهى إلى فرض واحد يكون هو الحقيقي . فهذا المنهج السلمي، منهج الاستبعاد ، هو مبدأ من المبادىء الرئيسية في الاستقراء .

وحينئذ قد يعترض على هذا بأن يقال إن ميدان الفروض فسيح لا يحد في نقوم إذن بهذه العملية التي تبدو مستحيلة ؟ يجيب على هذا لالاند بأن يقول إن مجال الفروض محدود بحسب طبيعة المادة التي يجرى عليها الفرض

هنالا بالنسبة إلى المجموعة الفلكية ، نجد أن لدينا فرضين : اما أن تكون الأرض . فنعن هي التي تدور حول الشمس ، أو الشمس هي التي تدور حول الأرض . فنعن إذن بين فرضين ، وإذا أو جد مثلا أن أجساماً مكهربة قد أفرغت شعنتها الكهربية حينا توضع فوق موقد ذي غاز مشتعل فإن هذا إما أن يرجع إلى الحرارة أو إلى تحول الغاز إلى أيونات ، فنستبعد الفرض الأول بإثبات أنه إفراغ الشعن الكهربية يتم بدون وجود الحرارة ؛ فلا يبقى إلا الفرض الثاني وهو تأين الغاز .وهكذا نجد باستمرار أن المجال محدود في الفروض. — وفي هذا الردشي من الوجاهة ، ولكنه ليس صحيحاً في كل الأحوال ، فضلا عن أنه لا يقدم في الواقع قوة دافعة إلى فرض فروض كثيرة عسى أن يتحقق منها واحد غير ما كان يفكر فيه . وعلى كل حال فهذا البدأ الثاني ينطوى على كثير من الاحتمالية ، ويدخل فيه حساب الاحتمال إلى حد بعيد .

والبدأ الثالث يمكن أن يلخص في قولنا إن الأشياء التي تسير على قانون ما يجب أن تستمر على نفس الطريقة إلى أن يظهر برهان عكسى . وهنا نحن نفرض كا قال جوبلو — نفرض إمكان أن يسير الزمان والمكان كا ها الآن وأن تكون الظواهر العامة التي تدخل في إطارها الظواهر الجزئية سائرة كما هي فلا نفترض مثلا فناء الشمس أو ظهور قوة جديدة أو تدخل قوة مفاجئة من عالم مجهول ، وعلى هذا نستطيع أن نستمر على هذا المبدأ ما دمنا لا نجد فرضاً مضاداً أو برهاناً عكسياً ينفي ما نقول . غير أننا نلاحظ أخيراً على هذه المبادى أنها توجيهات للبحث العلمي أكثر من أن تكون بياناً لأساس الاستقراء . والرأى الصحيح الذي يجب أن ننتهي اليه هو رأى أصحاب المهج الأول ، فالنتيجة الأخيرة التي نستطيع أن نستخلصها هي أنه لكي يقوم العلم لا بدأن نفرض الجبرية ، والجبرية الدقيقة إلى أقصى حد ، وأنه يجب ألا نتوقع تغيراً مفاجئاً

للقوى المؤثرة فى الكون ، ولا نفرض أى تدخل خارق للطبيعة فى ظواهر الطبيعة . وعلينا أن نؤمن بالجبرية المطلقة والحتمية المطلقة الموجودة فى الطبيعة إلى أقصى حد ، وهذا الإيمان ككل إيمان مصادرة فحسب أى شىء نصادرعليه ونفترضه افتراضاً ولا أساس له من الواقع ، إن كان ثمة بعد مجال للتحدث عن أى واقع .

## المنهج الاستردادي

يتكون التاريخ من وقائع حدثت مرة واحدة والى الأبد، ييما يتكون العلممن حقائق قابلة دائمًا لأن تعود ، وما ذلك إلا لأن التاريخ يقوم على الزمان ، وأول خاصية من خصائص الزمان عدم قابلية الإعادة irréversibilité لأن الصفة الرئيسية للزمان هي الاتجاه ، والاتجاه يقتضي السير قدماً دون تراجع أو تخلف أو تكرار ، ومهمة علم التاريخ أو التأريخ أن يقوم بوظيفة مضادة لفعل التاريخ ألا وهي أن يحاول أن يســــترد ما كان في الزمان ، لا ليتحقق فعلياً في مجرى الأحداث فهذا ما ليس في وسع أي كائن من كان أن يقوم به وحتى الله نفسه لا يجعل شيئًا قد كان يتكرر هو نفسه مرة أخرى كما أنه لا يجعل شيئًا كان ألا يكون قد كان . وأما مهمة التأريخ فهي أن يحاول أن يستعيد في الذهن وبطريقة عقلية صرفة ما جرت عليــه أحدث التاريخ في مجرى الزمان، محاولًا أن يتصور مجرى هذه الأحداث وكأنه يجرى في اطرادموجه. ومن حيث أن هذا لا يمكن أن يتم إلا بنوع من التجربة الحية التي يحاول المرء فيها أن يعانى في نفسه ما قد كان حسبًا كان ، فإن التأريخ الحق هو ذلك الذي يستطيع أن يحيا تجارب الماضي ، كما حدثت ، في نوع من التخيل. ولكن هذا التخيل ليس تخيلا مبتدعا ؛ إنما يجب أن يقوم على أساس ما خلفته لأحداث الماضية من آثار ، ذلك أن ماكان لا يمكن أن يستعاد بحال. إنما يمكن أن يستعاد نظريًا بنوع من التركيب ابتداء مما خلف من وقائع يعمل الذهن فيها أحيانًا والخيال المبتدع أحياناً أخرى ، على أساس نوع من الوجدان هو ما يسميه

اشينجلر باسم التوسم » physiognomique ، فبهذا التوسم نكون الصورة الماضية على خير وجه متيسر . وقيمة هذا التوسم تتعلق من ناحية بقدرة المؤرخ المتوسم ، ومقدرته على النفوذ وراء الآثار في اكتناه للصورة الكلية المتصلة التي تعبر عنها هذه الظواهر المتناثرة أو الآثار المتباعدة ، وهذه مسألة لا تتعلق بالعلم في شيء ، إنما هي نوع من الهبة الطبيعية التي لا تتوافر إلا للمتازين ، فليس لنا إذن أن نبحث فيها ، ولكن هذه الهبة لا تستطيع أن تأتى بنتأ مج صحيحة إلا بالاعتماد على الآثار المتخلفة عن الأحداث التاريخية ومن هنا كان لهذه الآثار التي يسمونها باسم الوثائق documents أكبر قيمة في الدراسة التاريخية .

فالتأريخ لا يمكن أن يتم حقاً ، كما يقول Seignobos & Langlois في كتابهما الممتاز (۱) « المدخل إلى الدراسات التاريخية » Introduction aux وفل المعاللة الدراسات التاريخية » فعول المعلى أساس من الوثائق ، وهذه الوثائق تنقسم إلى : آثار أو مخلفات خطية ، أو روايات ، أو نقوش . . إلخ ولهذا يجب أن تكون الخطوة الأولى في المنهج التاريخي هي خطوة البحث عن الوثائق ، وهي ما يسميه المؤرخون الألمان باسم Heuristique, من كلة يونانية تدل على البحث أو الو بحد ، ومعنى هذه الكلمة محاولة إيجاد الوثائق الكافية أو المكن إيجادها المتعلقة محادث من الأحداث التاريخية .

فعلينا أولا أن نجمع كل ما يمكن جمعه من الوثائق المتعلقة بعصر من العصور

 <sup>(</sup>١) راجع الآن ترجمتنا لهذا الكتاب ضمن كتابنا: « النقد التاريخي » ، القاهرة سنة ١٩٦٣ .

أَيًّا كَانَ نُوعَ هَذَهُ الوثائق ، وأن نضمها جميعًا في مكان واحد هي بعينها أو على الأقل ما يمكن جمعه منها ثم صوراً لما لا يمكن وضعه في هذا المكان . والخطأ الاكبرالذي يقع فيه المؤرخون إنماكان ينشأ دائما عنكونهم لاتتوافر لديهم كل الوثائق المتعلقة بالحادث موضوع الدرس. ولم ينهض التأريخ نهضته الحقيقية إلا بعد أن هيأت المكتبات والمتاحف ودور المحفوظات التي تضم الأشتات المختلفة لموضوع واحد في مكان واحدميسرة بهذا للمؤرخ أن يقوم بعمله . وإذا كنا لم نستطع أن نصل حتى الآن إلى نتيجة مرضية من هذه الناحية فان التقدم الهائل لعلم الفيلولوجيا لم يتم في الواقع إلا بفضل المجهودات الضغمة التي بذلت في هذا السبيل في أواخر القرن الماضي وأوائل هذا القرن . ولا ضير على الإنسان أن يبدأ أولا بجمع الوثائق من أي مصدر كان وأن يضم بعضها إلى بعض دون ترتيب أو تمييز أو اختيار أو تصنيف لأن المهمة الأولى فىالواقع هى جمع الوثائق من مظانها في كل مكان . حتى إذا ما انتهت هذه الخطوة الأولى أمكن بعد للمؤرخين أن يعنوا بهذه الوثائق ويتوفروا على دراستها ليستطيعوا عن هذا الطريق أن يصلوا إلى الأحداث التاريخية التي ليست هذه الوثائق غير آثار متخلفة عنها .

فعلينا إذن كخطوة أولى أن نضم كل الوثائق المتعلقة بشى، ما -سواء أكان حدثاً تاريخياً ، أم كتاباً يراد نشره ، أو كان صيغة دبلوماسية أو عقداً من العقود وعلى وجه العموم أى شى، يراد استرداده تاريخياً ، علينا أن نجمع هذه الأشياء في مكان واحد قدر المستطاع إما هى نفسها أو صوراً منها ، مضيفين اليهاإن أمكن كل المصادر غير المباشرة التى تعيننا على تحقيق صحة الوثائق المدروسة كا سيتبين بعد قليل .

وإذا تمت هذه الخطوة الأولية بدأت الخطوة الحقيقية في المنهج التاريخي وهي خطوة النقد.

النفر: هذه الونانق التي يعتمد عايها المؤرخ بجب أن تكون نقطة البده لكي بصل في النهاية إلى الواقعة التاريخية التي تعد الغاية الأخيرة. ولكن بين الوثيقة وبين الواقعة التاريخية المستردة طريقاً شاقاً طويلا يقوم كله على أساس أنواع من الاستدلال: فنها ما هو استدلال خالص، ومنها ماهو برهان بواسطة الماثلة أو التمثيل أو قياس النظير، ومنها ما يقوم على الاستقراء. وهذه الخطوات المتوسطة بين نقطة البد، ونقطة الانتهاء هي الوصف الحقيقي المنهج التاريخي. وأي خطأ في أية نقطة من هذه السلسلة الطويلة سيؤدي قطعاً إلى خطأ قد يكون فأحشاً في بعض الأحيان. فعلينا إذن أن نمعن في تحديد الخطوات الموصلة من فاحشاً في بعض الأحيان. فعلينا إذن أن نمعن في تحديد الخطوات الموصلة من فاحشاً في بعض الأحيان. فعلينا إذن أن نمعن في تحديد الخطوات الموصلة من فاحشة البداية إلى النهاية، وأن نضع كل القواعد الدقيقة التي يجب اتباعها والسير بكل دقة لتنفيذها حتى لايكون ثمة نقص في أية خطوة نخطوها وحتى لانصل إلى نتيجة خاطئة تبعاً لخطأ عرضي جزئي قمنا به في أية مرحلة.

ولو نظرنا في الوثائق لوجدناها على نوعين: النوح الأول هو الآثار أو الأشياء المصنوعة ، والنوع الثاني هو الآثار الكتابية التي قد تكون وصفاً لحادث تاريخي ، أو قد تكون رواية عيانية لهذا الحادث ، أو قد تكون بحرد جمع روايات عيانية وغير عيانية لهذا الحادث التاريخي . أما النوع الأول فيسير ، لا يؤدي كثيراً إلى الأخطاء اللهم إلا من حيث بيان صحة نسبته التاريخية ، وذلك لأنه أثر مادى ؛ وكل أثر مادى يتكافأ مع مؤثر حقيقي فعلى ، فمن اليسير إذن وفقاً لحالة الأثر أن نكشف عن حالة المؤثر . فآثار كالأهرام مثلا والمعابد والأبنية أو الترع أو التخطيطات للمدن المختلفة ، كل هذه الآثار من اليسير أن نكدد ما لها من صلة بمنشئها ، لأننا هنا بإزاء أشياء مادية تقريباً ومن اليسير في مثل هذه الأحوال أن نحدد الصلة الوثيقة بين الأمر المادى والمؤثر الفاعل .

أما في حالة النوع الثاني من الوثائق ، فالأمر عسيركل العسر لأنه عبارة.

عن الآثار المتخلفة في نفسية إنسان عن حادث من الأحداث، والإنسان بطبعه حر متغير كثير التأثر يخضع لعوامل عدة ويتأثر بها بطرق مختلطة وعلى أنحاء متعددة ، فضلا عن أن لديه دواعي عدة للتحريف أو التزييف أو الوقوع في الخطأ أو مجرد الوهم ، ومن هنا فإنناسنكون حينئذ بإزاء محاولة شاقة لاستكناه العوامل النفسية التي أثرت فيمن كتب هذه المخلفات الخطية لكي نتبين الدوافع التي دفعته وصحة هذه الدوافع ومقدار الصدق في نقل الحادث ، إلى آخر هذه السائل المتعلقة بامتحان صحة الروايات. والأمر قد يكون أيسر بالنسبة إلى المخلفات الحديثة ، بينما الأمر شاقى جداً فما يتصل بالآثار القديمة أولا لأن عوامل التغيير من أيدكثيرة مرت بها هذه الأشياء أو من مجرد فعل الزمان الذي يعفي على الآثار ، فضلا عن عدم الدقة في المؤرخين الأقدمين نظراً إلى روحهم التوكيدية القاطعة أو إيمانهم الساذج ببعض الأحداث دون نقد أو تمييز - لهذه الأسباب كلها يكون الأمر عسيراً كل العسر في تحديد صحة الوثائق المتخلفة عن العصور القديمة فعلينا إذن أن نقوم بعملية امتحازقاس لكل هذه الوثائق المتخلفة عن الحادث موضع الدرس وذلك بَأْن نسأل أولا: هل الوثيقة حميحة ، أي كما كانت في الأصل؟ وإذا لم تكن كذلك فماذا عسى أن يكون النص الصحيح؟ ثم نحقق المصدر الذي تنسب اليه الوثيقة ، وهذا ما يكون النقد الخارجي critique externe أو نقد التحصيل critique d'érudition أو النقسد الفيلولوجي critique philologique .

وعلينابعدهذا كخطوة ثانية أن نسأل أولا: مامعنى هذا للنص ؟ ثانياً: هل آمن به صاحبه ؟ ثالثاً : هل كان محقاً في إيمانه به ؟ وهذه المسائل الثلاث هي التي تكون ما يعرف باسم النقد الباطن critique interne . وبواسطة هذين المنهجين نستطيع أن نصل أولا إلى تحديد دقيق لصحة الوثيقة التاريخية وهذا يتم

بفضل النقد الخارجي ؛ وثانياً إلى فهم معنى الوثيقة -- وهذا ما يقوم به النقد الباطن ، ولهذا انقسم النقد التاريخي إلى قسمين ضخمين : النقد الخارجي والنقد الباطن . فلندرس كلا على حدة بالتفصيل :

## ١ — النقر الخارجي :

يجب أن نلاحظ أولا: أن مهمة المؤرخ كأشق ما تكون المهمة . وذلك لأن الوثائق التي لديه ليست كالمواد الطبيعية التي يجرب فيها الفزيائي أو الكيائي لأن هذه الوثائق ليست هي الأحداث الواقعة وإنما هي تقريرات وأوصاف عنها وروايات مفصلة بها ، وما مثل المؤرخ في هذه الحالة إلا كمثل الكيائي الذي لا يعاين التجارب بل يكتفي بدراسة التقريرات التي يقدمها له المحضر في المعمل ، بل الأمر أعسر بكثير ، لأن في وسع الكيائي أن يعاين بنفسه هذه الظواهر الكيائية بإعادة التجارب من جديد والتحقق من صحة تقريرات المحضر ، أما المؤرخ فليست له حتى هذه الوسيلة : فما كان قد كان ولا سبيل إلى إعادته ، ولهذا كانت مهمته محفوفة بكثير من المصاعب ، مما سيتبين من دراستنا لكل جزء من جزأى النقد التاريخي .

أما النقد الخارجي فينقسم قسمين: أولا: نقد الاستعادة أو نقد التصحيح، وثانياً: نقد المصدر.

# : critique de restitution نفر الاستعارة — ۱

يقوم هذا النقد على أساس التحقق من صحة الوثائق التي لدينا عن الجادث ، فعلينا أن نعرف : هل الوثيقة صحيحة ؟ أى أنها هي الوثيقة الحقيقية التي كتبها صاحبها . فكثيراً ما يدخل في الوثائق كثير من الحشو أو قد يضاف إليها كثير من الإضافات الزائدة المقصود بها الإكال ، وأحياناً يكون النص محرفاً في بعض

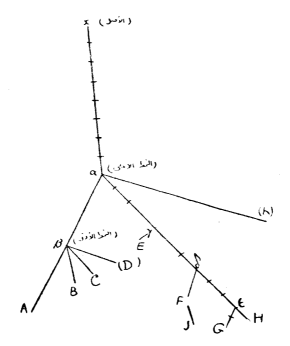
أجزائه، وأحياناً رابعة يكون النص مزيفاً تماماً. وهذا التزييف يتعلق إما بالوثائق ذات القيمة أو بالوثائق الصليلة القيمه ، وعلى كل حال فهذه مسألة تتعلق بالأحرى بالقسم الثاني من النقد الخارجي أي ذلك المتعلق بنقد المصدر . ولدينا فيما يتصل بالوثائق أحوال ثلاث رئيسية : الأولى منها أن تكون لدينا نسخة بخط المؤلف من الوثيقة موضوع البحث ، فحينئذ يكون الأمر يسيراً وما علينا في هذه الحالة إلا أن ننسخ هذه الوئيقة كما هي في الأصل تماماً دون أن نزيد فيها حرفاً أو ننقص منها شيئًا ، حتى لو كانت مليئة بالأخطاء. فمهمتنا في هذه الحالة مهمة فوتلوغرافية. - إن صح هذا التعبير - لأن المطاوب هو تقديم وثيقة المؤلف الأصلية بالضبط كا كتبها . والحالة الثانية أشد عسراً وهي ألا تكون الوثيقة مخطوطة بخط المؤلف بل نسخة وحيدة . وهذه النسخة الوحيدة قد تكون أحياناً كثيرة مليثة بالأخطاء وهذه الأخطاء إما أن تكون أخطاء في الحكم أو أخطاء عرضية . أما الأخطاء في الحكم فتتعلق إما والجهل من جانب الناسخ أو بمحاولة إصلاح النص حسب فهمه الضيق فيسى و إلى النص من حيث أراد أن يصلحه . ونحن نجد الكثير جداً من هذه الأخطاء التي تحدث عن جهل الناسخ وعدم فهمه للاصل تماماً خصوصاً في المخطوطات العربية . أما الأخطاء العرضية فتنشأ من الناسخ إما بنسيان بعض الألفاظ أو بتشتت انتباهه أثناء النسخ أو أخطائه إثناء الإملاء أو من مجرد الأخطاء التي يرتكبها خطياً مما يسمونه الأخطاء القلمية lapsus calami . فهذه الأخطاء المتعلقة بالتحريف في النص يمكن إصلاحها بوجه عام عن طريق استقصاء الأخطاء التي يقع فيها للمرء عادة أثناء النسخ مثل تكرار بعض الكلمات أو بعض القاطع وهو ما يسمونه dittographie أو ذكر مقطع من القاطع المتكررة دون المقاطع الأخرى وهو ما يسمونه haplographie والأخطاء في علامات الترقيم ... الح .

وهذه الظاهرة المتصلة بالأخطاء الكتابية تبدو في أحد صورها في الكتابة العربية خصوصًا وأنها عانت الكثير من التطورات فني البدء كانت الحروف تكتب من غير عَط وَلَا إعجام ، فضلا عن أن الشكل لم يكن قد وجد بعده وهذا أُظهرِ مَا يَكُونَ فِي اخْتَلَافَ القراءات بين المصاحف المختلفة وبين القراء المختلفين ، كما يظهر في النصوصالتي اختلف عليها أكبر اختلاف سواء النصوص الأدبية ونصوص الحديث بأنواعها ، ولكي يصلح النص إصلاحًا حقيقيًا يجب على من يتصدى لهذا العمل أولا أن يكون محيطًا باللغة التي كتب بها النص، ثانياً أن يكون عالماً بالخطوط التي كتبت بها النصوص التي يشتغل فيها ، وبكل الخطوط التي مرت بلغة من اللغات إذا كان يتناول عصوراً متطاولة ، ويجب ثالثًا أن يكون على علم بالأخطاء الشائعة الخاصة بكتابة لغة من اللغات مما يرد عادة لدى النساخ في أحوال كثيرة تبلغ درجة أن تكون هذه الأخطاء أخطاء عامة. وينبغي من أجل ذلك وضع معجم أبجدي منهجي للاخطاء الشائعة الخاصة بكتابة لغة من اللغات ، فهذه عملية من أهم العمليات التي تساعد الناشرين على تحقيق النصوص وإصلاحها . ومن هنا عني بها الفيلولوجيون منذ عهد بعيد وخصوصاً أولئك الذين اهتموا بالدراسات اليونانية واللاتينية. لهذا قام كثير من الباحثين بوضع معاجم مفصلة أبجدية للا خطاء الشائعة بين النساخ وطريقة إصلاحها ، ومن أهم المعاجم في هــــذا الصدد معجم Adversaria critica تأليف مادفج "Madvig" فيما يتصــل باليونانية واللاتينية معاً ، ثم معجم Bast: 'Commentatio paleographica' بالنسبة إلى اللفية اللاتينية ثم 'Gradus ad criticem' تأليف هاجن Hagen بالنسبة إلى اللغة اللاتينية أيضاً. فبواسطة هذه المعاجم التي يجبأن توجد نظائر لها في العربية بعد قيام حركة النشر الهائلة التي قام بها المستشرقون في أواخر القرن الماضي وأوائل هذا القرن، تفيد فأئدة جلى ، والتصحيحات التي نستطيع أن نقوم بها بواسطتها كثيرة لا تحصى ، ومن الأمثلة الشهورة على هذا تصحيح Madvig لنص سنيكا "Philosophia unde dicta sit, apparet; ipso enim nomine fatetur, quidam et sapiatiam ita quidem finierunt."

وقد كانت الكتابة باللاتينية بدون علامات ترقيم ، فكانت الحروف توضع إلى جوار بعضها البعض دون تمييز بفواصل بين الكلمات فيكون حرف تلو حرف تلو حرف إلى النهاية ، وتقطيع الحروف إلى كلات يتم عن طريق القارى، لا في النص المكتوب ، فلم يكن يوجد بالأولى لاشولة ولا شولة ونقطة ... إلى آخر علامات الترقيم . فرقم هذا النص أولا على هذا النحو ولكن تبين له أن القسم الثانى لم يكن له أى معنى ، فرأى مدفح أنه لا بدأن يكون هنا خطأ في تقطيع الكلمات ، فقطع القسم الأخير هكذا :auind amet sapientiam. etc فهذا تم إصلاح نص سنيكا وأصبح مفهوماً .

ومن الأمثلة على هذا ما يرد كثيراً فى بعض التراجم العربية عن اليونانية ومثاله ما ورد فى توقيع مخطوطة بيروت الخاصة بتراجم محمد بن عبد الله بن المقفع لكتبأرسطو المنطقية الأولى فقد ورد التوقيع التالى : «تم كتابأ نولاطيقا وليس بعده من هذه الكتب إلا كتاب أفود الطبيعى ولم يمنعنا من استقرائه إلا ما قدمنا ... » فقد ظن فورلانى Giuseppe Furlani أن كلة أفود لا بدأن تكون «سمع» أو ما يشبهها ، ولكن هذا ظاهر الخطأ كما بين ذلك كراوس فلا معنى للكلام عن كتاب الطبيعيات وهو بصدد كتاب فى المنطق ، وثانياً لا يمكن إصلاح النص من رسم الكتابة بهذه الطريقة ، وإتما يجب كما فعل كراوس ألا يعد هذا الكلام كلتين ، بل كلة واحدة وهى أفود يقطيقى (المنابة على هذا كثيرة لا حصر لها فى المخطوطات العربية .

الحالة الثالثة : وإذا كان لدينا أكثر من مخطوطة فإن عملنا سيكون من ناحية ميسراً ومن ناحية أخرى أطول ، فعلينا أولا أن ننظر في هذه المخطوطات كى نتبين ما نتسب فيها إلى أصل واحد ، فتعد مجموعة المخطوطات التي تنتسب إلى أصل واحد وكأنها لا قيعة لها إلا كمخطوط واحد . ونستطيع أن نتبين ذلك من وجود نفس الأخطاء في نفس المواضع ، حينئذ نعرف بالدقة أنه لا بد أن تكون هذه المخطوطات قد كتبت بعضها عن بعض ، فنعدها فرعاً واحداً ينتسب إما إلى الأصل وإما إلى مخطوطة كتبت عن الأصل ، ونستمر في تصنيف المخطوطات الموجودة على هذا الأساس حتى نستطيع أن نحدد وجود مجاميع المخطوطات الموجودة على هذا الأساس حتى نستطيع أن نحدد وجود مجاميع مستقلة ليست مأخوذة بعضها عن بعض وإنما أخذت من مصادر مختلفة . وبعد هذا نضع شجرة النسب لهذه المخطوطات مبتدئين من الأصل في صورة كهذه :



وكما بعدنا عن المؤلف كثرت أحياناً المخطوطات الفرعية ، وتعددت بالتالى المخطوطات المتوسطة ، فستطيع أن نعد مخطوطة المؤلف هي الأصل ،

والأصول المستقلة المكونة للأسر المختلفة تعد مخطوطة من الدرجة الأولى ثم يتفرع عن كل مخطوطة من الدرجة الأولى مخطوطات فرعية حددناها كما قلنا عن طريق الاتفاق في الأخطاء فيما بينها ، وقد تتعدد هذه المخطوطات المأخوذة عن مخطوطات الدرجة الأولى إلى غير نهاية .

ويجب ألا نعد قدم المخطوطة هو العامل الفاصل في صخها ، فقد تكون هناك مخطوطة ذات تاريخ حديث وليكن مثلا سنة ١٩٢٠ ولكنها مأخوذة مباشرة عن مخطوطة من الدرجة الأولى فهذه تفضل بكثير جداً مخطوطة كتبت سنة ١٨٣٠ مثلا لو أن هذه أخذت لا عن مخطوطة من الدرجة الأولى بل عن مخطوطة فرعية عن مخطوطة الدرجة الأولى ، وبالأحرى والأولى عن أية مخطوطة تزداد بعداً عن مخطوطة الدرجة الأولى . فالعبرة إذن لا بتاريخ المخطوطة وإنما بعدد الوسائط الموجودة بين هذه المخطوطة وبين المخطوطة المكتوبة بخط المؤلف .

وبعد وضع شجرة النسب هذه بين المخطوطات ننظر في القراءات المختلفة التي تقدمها المخطوطات المستقلة ، وهنا يحدونا في تفضيل قراءة على قراءة أولا القرب من الأصل . فأقرب المخطوطات إلى الأصل ، وهو أقلها في الوسائط ، تكون هي الأصح على الرغم مما يحدث أحياناً من أن تكون القراءة التي بها أقل وضوطا من القراءة الموجودة في مخطوطة أخرى . وثانياً إذا تساوت المخطوطات تقريباً في الدرجة وكانت مستقلة ، فضلنا القراءة الأعم أى حددنا القراءة التي نختارها وفقاً للأغلبية . وإذا لم نستطع هذا ولا ذاك ، بأن ظل النص مع هذا مضطرباً ، فان علينا أن ننظر في المسألة وكأننا ليس لدينا إلا مخطوطة واحدة ، أي وكأننا في الحالة الثانية . وحيئلذ نقوم بالإصلاح على أساس القواعد والإشارات التي ذكر ناها بالنسبة إلى الحالة الثانية ، مع وجود يسر في هذه الحالة أكبر منه في الحالة الثانية ، لأن القراءة الصحيحة . وعن طريق هذا كله نستطيع أن نصل إلى صورة أقرب ماتكون إلى النص الأصلى . طريق هذا كله نستطيع أن نصل إلى صورة أقرب ماتكون إلى النص الأصلى .

و النه العمل عمل سابي خالص ، فقد قدمنا النص كاهو أو كا يُرجح أن مؤلفه كنبه ، وعلينا بعد هذا أن نقوم بعمل أكثر إيجابية ، وهو أن نتبين مصدر الوثيقة موضوع الدرس ، وهذا ما يقوم به القسم الثانى من النقد الخارجى وهو نقد المصدر . ويجب أن نلاحظ أخيراً أن تصحيح النص له خطر ضخم ، فكثير من الأخطاء ، سواء من الناحية التاريخية والمذهبية ، لم يكن له من مصدر إلا خطأ في النسخ . وكثيراً ما أثارت هذه الأخطاء في النسخ أو عدم إمكان القراءة الصحيحة للفظ —مالا حصر له من المشاكل . ولعل من أبرز هذه المسائل في الفاسفة الإسلامية مشكلة قراءة « فلسفة مشرقية » وعليها يتوقف حل مسألة في الفاسفة الإسلامية مشكلة قراءة « فلسفة مشرقية » وعليها يتوقف حل مسألة خطيرة هي مسألة قيام فلسفة إسلامية أصيلة أو عدم قيامها .

فنقد الإستعادة لا يؤدى إذن إلا إلى استخراج النصكا هو فى أصله دون أن يضيف إليه شيئًا ، مزيلاكل القراءات الفاسدة وكل النصحيفات التي مرجها النص ، وكل القراءات التي يمكن أن تكون دخيلة أو معدَّلة . فهو إذن لا يضيف شيئًا جديداً مطلقاً إلى النص .

٧ — نقر المصرر: وليس فى وسعنا أن ننشد حجة قول ما لدى إنسان لم تكن له صلة بالحادث أو الواقعة التاريخية ، ولا يمكن أن نتلقى الأخبار اعتباطاً من حيث أنها أخبار دون أن نشير إلى المصدر الذى صدرت عنه ، ولهذا فلا يكفى أن تكون لدينا الوثائق صحيحة وكما كتبها واضعها ، وإنما يجب أن يضاف إلى هذا أن نعرف أولاً : ما مصدر الوثيقة ؟ ثانياً : من مؤلفها ؟ ثالثاً : ما تاريخها ؟ ذلك أن الوثائق تختلف فى قيمتها اختلافاً شاسعاً من حيث ثالثاً : ما تاريخها ؟ ذلك أن الوثائق تختلف فى قيمتها اختلافاً شاسعاً من حيث تحد نسبتها إلى واضعها الأصيل أو إلى من ذكر اسمه كواضع لها ، فنحن نجد كثيراً من الوثائق أو المؤلفات تذكر لنا بصراحة وبكل توكيد وقطع أن مؤلف هذه الوثيقة أو تلك هو فلان أو فلان من الناس . ولكن يجب ألا نتق مطلقاً

في أيّ توكيد مهما كان من قوته ، فكثير من الوثائق قد زيف لعدة اعتبارات ذكرها باست J. Bast بالتفصيل منها مثلا أن يكون الأثر ضليل القيمة فيمهر بختم فلان من الناس المشهورين لكي ترتفع قيمته؛ أو قد يكون الأثر عظيم القيمة فيصاف إلى إنسان من أجل تمحيد هذا الإنسان مع أن الأترلاينتسب إليه ، وقد يكون قصد صاحب الانتحال أن يبين مذهبًا معينًا ، فيضطر إلى أن يكتب كتابًا يبين فيه قوة هـذا المذهب أو كيف أن شخصية عظى هي التي كتبته أو أنتجته ، ومن أجل هذا يزيف كتابًا أو أثرًا بأكمله ويعزوه إلى هذه الشخصية العظيمة . فمثلا نجد كثيراً من الكتب التافهة قد نسبت إلى أفلاطون مع أنه ليس مؤلفها ، وذلك لـكي ترتفع قيمتها .كما أن ثمة مؤلفات جليلة قد نسبت إلى أفراد إما مغمورين أو مشهورين بدون حق . وأخيراً نجد حالة مثل حالة كتاب « نهج البلاغة » الذي يمثل النوع الثالث وهو المتعلق بالدقاع عن مذهب من المذاهب فيعزى إلى شخصية عظيمة ، تعتبر مؤسسه ، أثر يتبين فيه أن هذه الشخصية العظيمة قد ذهبت حقاً إلى ما تذهب إليه هذه النحلة من رأى . فكتاب ﴿ نهج البلاغة » قد قصد به من ناحية إلى تمجيد شخصية الإمام على من حيث رفعة منزلته في البلاغة والكلام والتفكير الديني بوجه عام ، ومن ناحية أخرى قد قصد به إلى بيان أن المذاهب التي تقول بها الشيعة هي حقًا تلك التي نادى بها الإمام على .

وتمييز المنتحل والصحيح من المؤلفات عسيركل العسر بالنسبة إلى الأقدمين وأيسر نسبياً بالنسبة إلى المحدثين ، لأن المحدثين قد اعتادوا أن يكتبوا أسماءهم على مؤلف اتهم أو يمهروا لوحانهم بتوقيعاتهم أو بتعليقات تدل عليهم . وأما الأقدمون فإما أنهم كانوا لا يعنون بذلك ، وإما أن المواضع التي تمهر فيها هذه التوقيعات قد درست وزالت ، أو لعدة أسباب أخرى . ومن هناكان على المؤرخ ، خصوصاً الباحث في العصور القديمة ، أن يكون دقيقاً كل الدقة في

النظر إلى النصوص وأن يبتدى، من هذه المقدمة وهى أن يفترض مقدما أن كل. الوثائق مزيفة . وعليه بعد ذلك ألا يأخذ بالوثيقة إلا إذا ثبتت لديه صحتها ، وسيكون حاله حينئذ حال من لا يعرف شيئًا عن المؤلف ، وكأنه لا توجد في الوثيقة إشارة إلى مؤلفها وعليه أن يبدأ من جديدكي يعرف من عسى أن يكون. هذا المؤلف ، والقواعد لهذا تسير على النحو التالى :

(1) أولا: يجب أن نقوم بما يسمى التحليل الباطن analyse interne ومعناه أولا أن ننظر فى الوثيقة من حيث الخط الذى كتبت به . فالخطوط تختلف فيا بين العصور بعضها وبعض . فإذا وجدنا وثيقة من القرن الأول أو الثانى للاسلام مكتوبة بخط فارسى أو نسخى عادى ، فيجب أن تعد قطعاً منحولة ؛ وإذا وجدنا وثيقة فى القرن الرابع مكتوبة بخط كوفى قديم قد خلا من النقط والإعجام فليس من شك أو على الأقل فمن المرجح جداً أن تكون منحولة .

ثانياً : علينا أن ننظر في اللغة التي كتبت بها ، فبعض الصور اللغوية وألوان من الخصائص النحوية ، وأنواع من العبار ات والجازات ومنحنيات التعبير لا توجد إلا في عصر دون عصر آخر . فبعض الخصائص اللغوية تميز عصراً من عصر ، وبالتالى نستطيع بو اسطتها أن نحدد عصر الوثيقة التي كتبت بهذه اللغة . فمثلا يمكن أن نستخدم هذا المنهج خصوصاً في نقد الشعر الجاهلي على الرغم مما به من خطر ، ونقول إن فيه خطراً هائلا أولا : لأن المقياس الذي يتخذ عادة في هذه الحالة هو الجزالة وحوشية اللفظ باعتبار أن هذا هو الذي يتناسب مع الجاهلية ، خصوصاً وأن هذه الكلمة : « جاهلية » توحى بهذا المعنى لدى هؤلاء المؤرخين السطحيين ، فيظن أن كل أثر شعرى يتسم بالرقة ونصاعة اللفظ وسهولة التعبير لا بد أن يكون منتحلا . وكن هذا المنهج خطر كل الخطورة أولا لأنه ليس بصحيح مطلقاً أن الشعر الجاهلي كان كله جزلا ، وإنما اختلفت طبيعة الشعر جزالة بصحيح مطلقاً أن الشعر الجاهلي كان كله جزلا ، وإنما اختلفت طبيعة الشعر جزالة بوقة باختلاف بيئات الشعراء ، فشعر عدى بن زيد وشعر عبيد بن الأبرص يتسم ورقة باختلاف بيئات الشعراء ، فشعر عدى بن زيد وشعر عبيد بن الأبرص يتسم

برقة لا نكاد نظفر بها حتى فى العصر العباسى فى بعض الأحيان ، فلا يمل هذا مطلقاً على أنها منحولة . وعلى العكس من ذلك نجد فى العصر الأموى ، بل حتى فى عصر نا الحاضر ، شعراً يمتاز بالجزالة التامة مثل شعر ذى الرمة أو شعر الشيخ عبد المطلب . فهذه الجزالة لا تدل مطلقاً على أنها من العصر الجاهلي . إنها تمتاز بالجزالة التامة ، ولكنها لا تنتسب — كما هو واضح — إلى العصر الجاهلي .

ولكن الخطأ ليس هنا في النهج وإنما في استخدام مقياس معين لتطبيق المنهج. إنما الذي يجبأن نعتبره في هذه الحالة هو طبيعة التراكيب الخاصة وبعض الخصائص المتعلقة باستمال حروف الجرأو طريقة المجازأو طريقة تركيب المسند والمسند إليه واستعال الأفعال، فهذه الخصائص الدقيقة الجزئية هي فعلا التي تضع أصابعنا على حقيقة العصر الذي كتبت فيه ، خصوصاً إذا لاحظنا من ناحية أخرى أن المنتحلين قد تنبهوا إلى هذه المسألة، فكانوا أمكر من أن يكتشف انتحالهم بسهولة، فاضطروا إلى تزييف لغة الأصل، كا نجد مثلا في الأشعار المنتحلة التي اختلقها خلف الأحمر وأكثر الأشعار المنسوبة إلى الهذليين. لقد تفنن هؤلاء الرواة الذين رووا هذه الأشعار في استعارة لغة الأصل، فأغربوا ما شاموا الإغراب، كي يعفوا على كل أثر لاتهامهم بالانتحال. فعلينا إذن أن نكون دقيقين كل الدقة، حذرين كل الحذر في استخدام هذا المنهج.

وثالثاً: علينا أن ننظر في الوقائع التي ترد في الوثيقة من حيث إمكان حدوثها في الزمان المنسوبة إليه ، أو في المكان الذي تزعم الوثيقة أنها جرت فيه ، وأن ننظر فيا عسى أن تكون هناك من إشارات إلى هذه الوقائع في كتب المعاصرين فمن طريق معرفة هذه الإشارات نستطيع أن نتبين ، إلى حد ما ، العصر الذي تنقسب إليه الوثيقة .

(ب) لا تكني الاعتبارات السالفة لتحديد دقيق لمؤلف الوثيقة أو الأثر

أو الكتاب ... الح . ولهذا يمكن أن نؤكد النتائج التي نصل إليها عن طريق الخطوة السالفة ، بواسطة ما عسى أن يوجد لدى المؤلفين الآخرين ، من اقتباسات من هذه الوثيقة ، بشرط أن يكون هؤلاه المؤلفون المقتبسون معاصرين أو شبه معاصرين ، وأن يذكر صراحة الم مؤلف الوثيقة ، مما يرجح لدينا أنه إذا كان ثمة انتحال فإن هذا الانتحال لم يتم إلا متأخراً ، أو أنه لم يتم انتحال إطلاقاً . ومع هذا ، فهذا أيضاً محفوف بكثير من المزالق الخطرة ، وعلينا في هذا المنهج الشائك أن نكون حذرين قدر المستطاع ، خصوصاً وأن كثيراً من المؤلفين وبخاصة الخصوم ، يلجأون إلى تزييف الأقوال ونحاتها إلى أفراد لم يقولوا بها إطلاقا . وهذا يظهر خصوصاً فيا تقوله ابن الراوندى على الجاحظ من أقوال لم يقل بها مطلقاً هو وأغلبية المعتزلة ، وهو ما كشف عنه بكل وضوح الحسين بن الخياط في كتابه « الانتصار » ، ونعت ابن الراوندى بأنه قرف الجاحظ بأقوال لم يقل بها هو ، ولا توجد في كتبه .

(ج) من بين أنواع التزييف نوع خطير ، وإن كان أقل خطورة من التزييف الكامل ، وهو الحشو والإكال continuation & continuation : التزييف الكامل ، وهو الحشو والإكال المقل بها المؤلف ، أو تزيد بعض أما الحشو فهو أن تولج في داخل النص أقوالا لم يقل بها المؤلف ، أو تزيد بعض الشروح أو الزيادات الدخيلة في العبارة إما للابضاح أو لأن النص قد استغلق فهمه على الناسخ الجاهل أو القارىء غير العالم ، وهذا ظاهر خصوصاً مثلا في كتاب « الرسالة » للشافعي ، فنجد في النسخ المتعددة أنها قد احتوت على كثير من القراءات التي كتبها نساخ جهلة أو قراء أشد جهلا ، ظنوا أن في الكلم تحريفاً أو خطأ ، فاستبدلوا به غيره ، وخصوصاً أن الشافعي كان يستخدم تعابير في غاية من الرصانة و الجزالة ومتانة السبك ، مما يدل على عربيته الأصيلة في غاية من الرصانة و الجزالة ومتانة السبك ، مما يدل على عربيته الأصيلة في غاية من الرصانة و الجزالة ومتانة السبك ، مما يدل على عربيته الأصيلة في غاية من الرصانة و الجزالة ومتانة السبك ، مما يدل على عربيته الأصيلة في غاية من الرصانة و الجزالة ومتانة السبك ، مما يدل على عربيته الأصيلة في غاية من الرصانة و الجزالة ومتانة السبك ، مما يدل على عربيته الأصيلة في غاية من الرصانة و الجزالة ومتانة السبك ، مما يدل على عربيته الأصيلة من الرصانة و الجزالة ومتانة السبك ، مما يدل على عربيته الأصيلة في غاية من الرصانة و الجزالة ومتانة السبك ، مما يدل على عربيته الأصيلة في غاية من الرصانة و الجزالة ومتانة السبك ، مما يدل على عربيته الأصيلة في غاية ، كتبوا بدلا من بعض

الألفاظ ألفاظاً أخرى بدت لهم أيسر، واستبدلوا ببعض التعبيرات، أخرى غيرها أنسب لعصرهم . ومهمة الناشر الناقد أن يستخرج القراءة الصحيحة التي أملاها الشافعي على تلميذه الربيع بالنسبة إلى هذه « الرسالة » .

أما الإكال فكثير الحدوث خصوصاً عند رجال العصر الوسطى . فأكثر تواريخ العصور الوسطى المسيحية قد أكلت قرناً بعد قرن بوساطة مؤلفين لم يذكروا أسماءهم ، فاختلطت بمؤلني الكتب الأصليين فأصبحنا في حيرة من أمر ما عسى أن ينتسب حقاً إلى المؤلف الأصلي ، وما عسى أن يكون قد ألحقه بسهولة بمدينة تاريخ حياة من ينسب إليه المؤلف صراحة ، فمن المعلوم قطعاً أن ما حدث بعد وفاته لا ينتسب إليه كما نجد هــذا مثلا في الكتب الأدبية العربية ، وخصوصاً كتاب « الفضليات » : فهذا الكتاب قد اختاط بكتاب « الأصمفيات » ثم أضيفت إليه زيادات عدة ، فأصبحنا لا ندرى ما الذي اختاره المفضل الضبي وما يجب أن ينسب اختياره إلى الأصمعي ، وما يجب أن ينسب إلى رواة آحرين . فالأصمعيات لم تفصل عن المفضايات بل دخل بعضها في بعض ، وأصبحا كتابًا واحدًا يحتوى جملة اختيارات بعضها لإبراهيم بن عبد الله ابن حسن ﴿ ثُم من بعده المفضل، ثم من بعده للأصمعي، وهذا عمود الكتاب بني عليه ، وهو جمهرته وأكثره ، ثم من بعدهم لغيرهم ثمن عرفنا وثمن لم نعرف ، نسبت كلم الله فضل والأصمعي ، أو نسب أكثرها للمفضل وأقلها للأصمعي ... وهذا الاضطراب قديم جداً حتى إن بعض العلماء المتقدمين لم يستطيعوا أن يجزموا في بعض القصائد فينسبوها لاحتيار واحد بعينه ، كما يروى أبو الفرج الأصفهاني في الأغاني ( جـ ٣ ص ٨٠ ) بشأن قصيدة الحادرة ، وهي « الْمُفَطَنَّية » رقم ٨ عن

أبى عبيد معمر بن المثنى... الخ » ( من مقدمة أحمد شاكر لنشرة « الفضليات » ص ١٧ ، القاهرة سنة ١٣٦١ ه ) .

فثل هذه الإكالات لا يتيسر معرفتها بسهولة وعلينا أن نحدد بالدقة أصلها . (د) وعلينا بعد هذا كله أن نعرف المصادرالتي صدرت عنها الوثائق أو التي استلهمها أو استعان بها مؤلفو الوثائق التي بين أبدينا ، فحينذ نستطيع أن نحدد بالدقة الحادثة التاريخية من حيث مصدرها . دلك أنه من غير المكن أن يتفق كل الاتفاق شاهداً حادث معين على رواية على نحو واحد بل لا بد أن يختلفا ولو شيئاً ، فإذا وجدنا أن الوثائق تتفق تمام الاتفاق في ما ورد في رواية ما بدقة ، فعلينا أن نحسب أنه قد حدث هنا نقل أو سرقة كما يقال في الكتب العربية . ومن اليسير علينا أن نتميز أنواع التحايلات التي يلجأ إليها الناقلون لكي يعفوا على آثار أنهامهم بالنقل أو السرقة : من تنيير ضئيل في بعض التعبيرات أو تعديل في التعبيرات أو تعديل على جهلهم أو عدم فهمهم للحادثة ، كما يحدث عادة بين على التعبيرات ، مما يدل على جهلهم أو عدم فهمهم للحادثة ، كما يحدث عادة بين

وبعد هذا كله وبعد تحديد المصادر المختلفة نستطيع أن نصل إلى بيان حقيقي المصدر الذي صدرت عنه الوثيقة .

الطلاب حينا ينقل بعضهم من بعض .

رومن هذا كله يتبين أن نقد المصدر خطوة تمهيدية لا بد من القيام بها حتى نستطيع الوصول أولا إلى النص الحقيق ، أعنى ذلك الذى وضعه مؤلفه ، وثانياً لكى نتبين المصدرالذى صدرت عنه الوثيقة . فبهاتين الحطوتين نستطيع أن نصل إلى تحديد الوثيقة من حيث الصحة ومن حيث النسبة .

ولكن يجب ألانعتبر أننا بهذا قد قنا بعمليةالنقد الحقيقى. فأغلب المختصين فى الدراسات الفيلولوجية يتوهمون أننا بمجرد القيام بهاتين العمليتين قد انتهينا من تحديد المنهج التاريخي ، مع أننا في الواقع قد قمنا بعملية تمهيدية هي في ذاتها وسيلة لخطوة أعلى منها هي النقد الحقيقي أو النقد الباطن . ولهذا يجب أن تقوامً على هذا الاعتبار ، فتعد مجرد وسيلة فحسب .

وهنا يمكن أن نثير هذه المسألة التي تثار عادة حول نصيب الفيلولوجي في تكوين المنهج التاريخي . فقد رأينا أولا أنه لا بد من الاعتماد على الوثائق ، والوثائق يجب أن تكون صحيحة محددة النسبة تمامًا ، وتلك هي الخطوة التي يقوم بها الفيلولوجي أو العالم المحصل érudit ، غير أنه يجب أن يضاف إلى هذه الخطوة خطوة أخرى هي الخطوة الحقيقية ، وهي تلك التي يقوم بها العالم المؤرخ الحقيقي ، وهي أن يركب ، من الوثائق المتخلفة من عصر أو حادث ، صوراً صادقة أقرب ما تكون إلى ماكانت عليه الوقائع التاريخية تماماً . والخصومة ، خصوصاً في القرن الماضي وأوائل هذا القرن — بين العلماء المحصلين والمؤرخين كانت عنيفة كل العنف ، فكل فريق يسخر من الفريق الآخر : فريق المحصلين يسخر من فريق المؤرخين باعتبار أن هذا الفريق الأخير لا يعتمد على الوثائق ، ويبني تركيباته علىغير عمدوبالتالي فهي تركيبات أكثرها خيالية ، مع أن أي بحث تاريخي لا يقوم منذ البدء على الوثائق ولا يعتمد عليها في كل خطوة يخطوها ، هو عمل باطل . فضلا عن أن عدم امتحان صحة الوثائق كثيراً ما أدى في أحيان كنيرة إلى تصويرات تاريخية زائفة كل الزيف، فلو اعتبرنا أرسطو مثلا هو المؤلف الحقيقي لكتاب أثولوجيا ، وأقمنا على هذا الأساس تصويرنا لمذهب أرسطو ، لكان هذا المذهب مختلفاً كل الاختلاف عما كان عليه في الواقع التاريخي . فضلا عن أن كثيراً من الأخطاء الناشئة عن التحريف والتصحيف في النص قد أدت إلى تصورات وهمية في غاية من الشناعة . ومن هنا فيجب أن يعتمدكل مركب للحقيقة التاريخية على أساس الوثائق والوثائق وحدها . وبالعكس من ذلك

نجد هؤلاء المؤرخين يسخرون من أولئك العلماء ذوى العوينات الذين قد جللهم تراب الوثائق و غيلوطات، والذين لم يستطيعوا أن يخرجوا من هده الوثائق الى تركيبات عامة حقيقية ، بل انحصروا فى متاحف هذه الوثائق، ولم يستطيعوا إخراج تاريخ مضىء حقيقى فيسه تتركب الواقعة التاريخية تركيباً يعتمد غالباً على ذكاء ووجدان وحاسة تاريخية لا تتوافر لدى هؤلاء المتخصصين المنحصرين فى عالم الوثائق. ومن هناكان التاريخ فى الواقع نوعاً من الخطابة الزائفة والتصويرات العامة التي لم تؤد إلى تصوير حقيقى للتاريخ. فلما راعت المؤرخين من أصحاب النزعة العلمية هده الحالة التي كان عليها البحث التاريخي ، نادوا بالاعتماد على النزعة العلمية هده الحالة التي كان عليها البحث التاريخي ، نادوا بالاعتماد على للصادر باستمرار ، وعدم تقديم أى قول إلا إذا استند إلى وثيقة موثوق بها . لمصادر باستمرار ، وألا تؤكد أية حقيقة فقال رينان إن التاريخ يجب أن يقوم على مصادر باستمرار ، وألا تؤكد أية حقيقة وقيقة قبلية .

وفي وسعنا بعد هذا أن نكون من التاريخ علماً وضعياً بعيداً عن كل التركيبات الخيالية للتاريخ التي كانت تقوم على صور إجمالية سابقة . والواقع أنه من الواجب أن يجمع بين الناحيتين : ذلك أن المنهج الفيلولوجي لا يمكن أن يكون مكتفياً بذاته لأنه وسيلة وإعداد فحسب ، وسيأتي وقت تصبح فيه كل الوثائق التي يمكن أن تجمع عن أي عصر من العصور مجموعة ميسرة منشورة يستطيع كل إنسان أن ينظر فيها ، ولكن ليس في وسع كل إنسان أن يستخدمها بالدقة أو أن يصير مؤرخاً من مجرد استيعابه لها ، ولن يكون مجرد نشرها معناه أن التاريخ الخاص بذلك العصر قد اكتشف كله أو اكتشف خقاً ، لأن الوثائق هي علامات متناثرة وليست هي الحقيقة التاريخية . والتاريخ يمتاز بالاتصال ، فلكي يكون ثمة اتصال و تركيب واقعي لنسيج التاريخ فلا بد من القيام بعملية

أخرى هي في الواقع عملية التأريخ بالمنى الحقيقى ، وتلك إذن هي مهمة للورخ بالمعنى الضيق الدقيق ، فعلى المؤرخ إذن أن يجمع بين التاحيتين : الناحية الفيلولوجية التحصيلية ، والناحية التركيبية القائمة على الحاسة التاريخية .

وعلى كل حال فإنه وإن لم يتيسر الجمع فى شخص واحد بين هاتين الناحيتين فيجب أن نحاول ذلك قدر المستطاع ، فيكون لدينا من ناحية علماء محصلون يتوفرون على ناحية الفيلولوجيا والتحصيل وسيكونون كالفعلة فى مصنع التأريخ وليس فى ذلك أى تحقير لعملهم ؛ ومن ناحية أخرى يكون لدينا مؤرخون يعتمدون على هذه الوثائق ويركبون على أساسها التاريخ ، والعمل الأول متواضع ولكنه فى الحقيقة ضرورى جداً ولا غنى عنه أبداً .

ولا داعى بعد هذا المفاضلة أو المتفاخر يين فريق وفريق . حتى إذا ما انتهينا من جمع الوثائق الصحيحة ومن معرفة أصولها ومصادرها كان علينا أن نخطو خطوة متوسطة بين هذا النقد الخارجي وبين النقد الباطن ، وتلك هي عملية جمع الوثائق لكي يتيسر بعد هذا القيام بعملية النقد الباطن . وهذه العملية شاقة ولكنها مفيدة كل الإفادة ، وإن كانت عملية ناكرة المجميل "ingrat" . فهذه العملية يقوم بها أولا المؤرخ بالنسبة إلى نفسه ، فعليه إن كان يدرس ناحية معينة أن يجمع كل الوثائق المتصلة بهذه الناحية . وهذا الجمع يكون على طرق عدة ، فإما أن يضمها بعضها إلى بعض – إن تيسر له ذلك – في أصولها ، مرتباً لها وفقاً لما يحلو له ، أو يتفق وطبيعته الخاصة في العمل . ولكن أشهر الطرق هي هنا طريقة استخدام المجذاذات جمعل العمل أكثر مشقة من حيث أنه لا يسمح بضم الأشياء على الكراسات يجعل العمل أكثر مشقة من حيث أنه لا يسمح بضم الأشياء التي من نوع واحد في منطقة واحدة . أما الجذاذات فلانها متحركة فيمكن أن

تنتقل من موضع إلى موضع ، لكي يتيسر تماماً استخدامها بطريقة منظمة .

وإلى جانب قيام المؤرخ الخاص بجمع الوثائق المتعلقة بموضوع بحثه الخاص هناك أناس متخصصون في تيسير هذه العمليه بالنسبة إلى الوثائق الضخمة المتصلة بعصر من العصور أو بنوع معين من الوثائق ، فهؤلاء يقومون بعمليتين : أولا عملية جمع الوثائق كلها في مكان واحد بأن تضم جميعاً فيما يسمونه بإسم (الحـــّصل) corpus وفيه توجد الوثائق كما هي في نصها الأصيل أو نسخ منها ولكن كما هي في الأصل تماماً ، دون إيجاز أو اختصار . وثانياً : نقوم إلى جانب هذا بوضع ما يسمونه باسم ( السجل ) regeste ( من الكلمة اللاتينية regere أى يسجل) وفيها نكتب أسماء الوثائق الموجودة بالمحــَّصل corpus معطين خلاصة شبه وافية عن محتويات الوثيقة وتاريخها ومن تنسب إليه ، إلى آخرهذه البيانات المفيدة في تحديد الوثيقة . وتنظيم المحصَّل أو السجل corpus and regeste يتم على اعتبارات أربعة : أولا : التاريخ أي الزمان ، وثانياً : المكان ، وثالثاً : المضمون ورابعًا : الصورة أو الشكل ، وبجمع هده القرائن الأربع ، نستطيع أن ننظم الحِيَّصلات أو السجلات بطريقة عقلية . فمن ناحية التاريخ نستطيع أن نرتب الوثائق من ناحية ترتيبها الزمني ، بحسب العصور . وهن ناحية المكان نجمع كل الوثائق المتصلة بكل بلد بلد أو إقليم إقليم أوكل دولة دولة على حدة ، وهو تقسيم جغرافي ليس بذي فائدة كبيرة في الواقع ، خصوصاً إذا أجريناه بالنسبة إلى محــَّصل واحد ومن الناحية الثالثة نستطيع أن نقسم الوثائق تبعًا لموضوعاتها : فهذه الوثائق تتعلق بالإدارة ، وتلك بالسياسة ، وثالثة أخرى بالقضاء . . . الح . ومن الناحية الرابعة نقسم الوثائق إلى منشورات وقوانين ولوائح ورقاع وعقود ومراسلات ديبلوماسية . . . الح . وبعد هذا كله نستطيع أن ننظم في داخل كل قسم هذه الوثائق: إما على أساس الترتيب الزمني إن كان ذلك متيسراً - وهو ف الغالب ليس متيسراً ، لأن أكثر الوثائق ليست بذات تاريخ محدد ، أو مجهولة التاريخ وإما — وهذه الطريقة هي أفيد الطرق — أن نرتبها بطريق الترتيب الأبجدي، وهذا قد يتيسر أحياناً وقد لا يتيسر إطلاقاً ، وإن كان أفيد ترتيب ، فيتيسر مثلا بالنسبة إلى أناشيد الكنيسة اللاتينية بأن نرتبها وفقاً لكامة الابتداء ، كا يتيسر خصوصاً بالنسبة إلى الحديث النبوى ، بترتيب الحديث وفقاً للحرف الأول من كل حديث .

ومن أنواع المحقصلات والسجلات المشهورة corpus inscriptionum (أى مجموع النقوش اليونانية) graecarum" أى (مجموع النقوش اللاتينية) هذا فيا يتصل بالمحقصلات، وفيا يتصل بالمحلات نجد "regista imperii" أى (سجلات الأباطرة) أو يتصل بالسجلات نجد "regista pontificorum romanorum أى (السجلات البابوية).

#### ٢ — النقر الباطن :

والخطوة الحقيقية في المنهج التاريخي هي عملية النقد الباطن ، ويقصد بهذه العملية بيان ما قصده صاحب الوثيقة من هذه الوثيقة ، ثم معرفة صدقه في الرواية سواء أكان شاهد عيان أوكان ناقلا عن غيره ، ذلك أن صاحب الوثيقة قد من بجملة أدوار ، فقد ابتدأ بأن كان شاهد عيان شاهد حادثاً ثم أدركه ثم كتبه . وهذه الكتابة تمر بجملة أدوار : من استخدام ألفاظ ثم استخدام تعابير، ثم طريقة تنظيم الوصف . وكل هذه الحلقات المتتالية من العمليات يمكن أن يقع الخطأ في إحداها أو في الأخرى . فعلينا إذن أن نعرف بالدقة أين أخطأ ، وأين أصاب وهل استطاع أن يروى الحادث كما شاهده تماما أو هل لم تكن ثمة دواع إما لتربيف أي الخداع المقصود أو للانخداع أي الخطأ ؟ أو لعدم الدقة في رواية

الحادث لأسباب إما شخصية ، وإما خارجة عن قدرته . فابتداء من المشاهدة مارين بالتسجيل حتى نصل إلى الصيغة التى لدينا عن الوثيقة ، توجد سلسلة طويلة من العمليات التى قد يخطى، فيها صاحبها . ومهمة النقد الباطن امتحان صحة كل هذه العمليات . ولكنها عملية شاقة معقدة تحتاج إلى صبر طويل وقدرة على استعادة كل الخطوات الفعلية التى مر بها صاحب الوثيقة حتى سجلم على النحو الذى وصلتنا عليه . ولكننا نستطيع أن نلخص هذه العمليات في عمليتين كبيرتين : الأولى : عملية التحليل للنص ، والنقد الايجابي لمعناه ، أى تفسيره . والخطوة الثانية أو العملية الثانية هي عملية النقد السلبي للنزاهة وللدقة . فلنتحدث عن كل منهما بالتفصيل : —

العملة الأولى: النفر الربح الملتفسير الوثيقة التى نعنى بدراستها فعلينا أن تحدد بالدقة ماذا قصد صاحب الوثيقة منها ، أى أن العملية التى نقوم فعلينا أن تحدد بالدقة ماذا قصد صاحب الوثيقة منها ، أى أن العملية التى نقوم بها هنا هى فى الواقع عملية تفسير . وتقوم فى البدء على عملية فهم للنص كا هو فى لغته أى أنها فى البدء عملية لغوية ومن هنا سميت الفيلولوجيا أحياناً فى بعض اللغات باسم علم اللغة خصوصاً فى الألمانية : Sprachkunde ؛ وإن كانوا مع ذلك يميزون بين Sprachkunde واله Philologie . وهذه العملية عسيرة كل العسر ، خصوصاً إذا كانت اللغة قديمة . ذلك أن اللغات كائنات حية ، ومعانى الألفاظ تنغير بتغير الأزمنة والأمكنة ، والاستمال فى أحبان كثيرة يكون شخصياً حتى لو عرفنا اللغة بالدقة كا كانت تتحدث فى ذلك العصر . فعلينا إذن أن نعرف اللغة التى كتبت بها الوثيقة ، وأن نعرف ثانياً هذه اللغة كا كانت في العصر الذى كتبت فيه الوثيقة . فثلا نجد أن Grégoire de Tours قد كتب تاريخه باللغة اللاتينية الكلاسيكية تختلف اختلافا

ييناً عن اللغة اللاتينية في العصور الوسطى فيلاحظ مثلا أن كلة الاتينية الكلاسيكية (أو) ولكن معناها في العصور الوسطى في اللغة اللاتينية الكلاسيكية (أو) ولكن معناها في العصور الوسطى (و). وكذلك الحال في اللغة العربية فهناك كثير من الألفاظ التي تعددت معانيها باختلاف العصور بحيث يخطى، المر، في استخدامها با ومنها أن يذكر مؤلف مثلا أن فلان التجأ إلى حائط فيفهم من الحائط معنى الجدار بينها يكون المقصود من الحائط هو البستان. ومن هنا يقع المؤرخ في أخطاء فاحشة. والأمر كذلك في الكتب الفلسفية في كلة مثل (ها هنا) بمعنى a نالمعنى المعنى المعنى الذي كتبت أن نعرف بالدقة المعانى التي كانت تستخدم فيها الألفاظ في العصر الذي كتبت فيه الوثيقة. وفضلاعن هذا فعلينا أن نعرف الاستمال الخاص المؤلف، فلكل من الشخصيات الخالقة في الناحية الفكرية معجمها الخاص الذي يتعيز عن المعجم العام لعامة الناس بونستطيع أن نكون هذا المعجم باستخلاص المواضع المختلفة الواحدة، وعلى أساسها تحدد معانى الألفاظ عنده.

فيجب علينا إذن حيما نبحث في نص وثيقة من الوثائق أن نعرف بالدقة الغة العصر الذي كتبت فيه وأن نعرف اللغة الخاصة بالمؤلف حتى نستطيع أن نفهم الوثيقة على الوجه الأتم . ثم لا يكني هذا وحده ، بل لا بدأيضاً أن نفهم الكمات وفقاً للسياق . وهذا ما يعرف باسم قاعدة السياق المعاق الكمات وفقاً للسياق الذي du contexte ومضعونها أنه يجب ألا نفهم عبارة أو كلة إلا وفقاً للسياق الذي توجد به ، فكثيراً ما تختلف معاني العبارات وبالأحرى معاني الكمات وفقاً لاختلاف الأماكن التي تستخدم فيها ، وتبعاً لاختلاف الإشارات إلى كل حالة من حالات الاستعال . ومن الخطأ البين أن نقتبس نصاً لمؤلف قديم ، ونوجه في نص حديث محاولين بهذا أن نفسر عبارة المؤلف القديم على نحو ونوجه في نص حديث محاولين بهذا أن نفسر عبارة المؤلف القديم على نحو يتفق وأقواك نحن ، فان في هذا تزييفاً شنيعاً لفكر المؤلف ، فضلا عما يحر من

مغالطات عديدة ، وهذا أظهر ما يكون خصوصاً فى الأبحاث الدينية والأبحاث دات الطابع الدفاعى ، فهنا نكتفى أحياناً بإيراد عبارة لمؤلف قديم قد ذكرها فى سياق مختلف تماماً عن السياق الذى نكتب فيه ثم محاول أن نفسرها بطريقة أخرى تتفق مع ما نقصد إليه ، فنورد مثلا آية قرآنية أو من أى كتاب مقدس آخر ، أو حديثاً نبوياً لتأييد أقوال حديثة لا تمت فى الواقع بأية صلة إليها اللهم إلا فى ظاهر اللفظ ، ومع هذا لانجد حرجا فى أن نزعم أن الآية أو الحديث قد قصد إلى ما نقصده هنا.

كا يظهر هذا خصوصاً في المحاولات الدفاعية المسكينة التي يحاول بها كثير من الناس أن يشيدوا بمجد قديم أو بتراث حضارى معين ، فيحاولوا أن يقتبسوا عبارات واردة في كتب قديمة فلسفية أو دينية أو علمية وفقاً للبحث ، زاعين أن هذه العبارة تتفق مع ما يقول به هذا الفياسوف المعاصر أو المحدث أو هذا الاقتصادى أو هذا المذهب السياسي . . إلخ وفي هذا في الواقع خيانة علمية إلى أقصى درجة ، وعلينا أن نتجنبها دأيماً ، وألا نفسر النص إلا وفقاً للموضع الذي وجد به ، وألا نحاول أن نتقول عليه مالا يمكن أن يكون قد فكر صاحبه في القول به ، فضلا عن أن يكون قد قصد إليه عن قرب .

بهذا إذن نستطيع أن نحدد ما يسمى باسم المعنى الحرفى أى المعنى يحسب ظاهر النس . غير أن هذا لا يدل بعد على أن هذا هو مايتم فى كل الأحوال ، فكثيراً ما يكون ظاهر النص غير معبر حقاً عما رمى إليه المؤلف بالفعل . والدواعى إلى هذا عديدة ، فأحياناً يكون المؤلف قد عبر عن قول من الأقوال من باب السخرية منه والتهكم عليه ، أو قاله من باب الهزل لا من باب الجد ، أو حاول به التعمية عن قصده وصرف النظر السطحى عما يقصد إليه فى الواقع أو محاولة الإيهام

لأسباب باطنة أو أسباب عملية أو أسباب خارجية تتصل بالظروف التي وجد بها . وفضلاً عن هذا كله فقد يدعو التحسين اللفظي إلى كثير من الاستعالات الجازية التي لا تعطى ظاهر المعنى بوضوح :كاستخدام التشبيهات والاستعارات وأنواع المبالغات والمحازات والكنايات مما يؤدي في أحيان كثيرة إلى أن يتبدى من ظاهر النص غير ما يقصد إليه المؤلف بالفعل . ولهذا يجب علينا ألا نأخذ النصوص بظاهرها ، وذلك أن ننظر أولا في النص ، فإذا وجدناه غامضاً أو غير محدود أو يختلف مع ما نعرفه من أقوال أخرى للمؤلف ، أو توجد به تلميحات وإشارات تتبدى أحياناً في شيء من الوضوح ، وغالباً في اختفاء وإيماء ، فإن علينا أن نعتبر أن النص هنا يجب ألا يؤخذ بحروفه بل علينا أن نقترض معني خفياً ، قصد إليه المؤلف واضطر إلى إخفائه لأسباب عدة هي التي ذكرناها . ولهذه الطريقة فائدة كبرى في استخراج كثير من معاني الرموز وتفسير بعض الإشارات الغامضة ، ومن أشهر ما حدث في هذا الباب تفسير الوحش للذكور في « رؤيا يوحنا » صاحب الرؤيا بأنه نيرون . كما نجد مثلاً أن الملحدين وأصحاب البدع في الحضارة الإسلامية مثلاً يستخدمون ألفاظاً مثل الدنيا — الدهر — الزمان ويقصدون منها في الواقع « الله » ، ولكن لأنهم يريدون أن يصبوا عليها كل اللعنات ويعزوا إليها أسباب المصائب ، فإنهم لا يستطيعون قطعاً أن ينصبوها إلى الله ، فيُـلبِّـسون عن قصد بمثل هـذه الألفاظ التي يجب أن تعد معبرة عن قصدهم الحقيقي ، وهذا هو ما نبه إلَيه في الحديث المشهور : لا تسبوا الدهر ، فإن الله هو الدهر . وعلى الرغم من هذا التحذير فقد استمر هؤلاء في سب الدهر .

وبهذا إذن نستطيع أن نحدد المنى الذى قصد إليه المؤلف تماماً أوعلى أتم وجه متيسر. وبذا ينتهى دور النقد الباطن الإيجابى للتفسير، ويبدأ بعد هذا الدور الثانى من أدوار النقد الباطن، وهو الدور السلبى للنزاهة وللدقة.

# Critique interne négative النفر الباطئ السلبي للنزاهة والدفة — \ de sincérité et d'exactitude

لا يكنى القيام بعملية النقد الباطن الإيجابي للتفسير ، لأنه إذا أمكن أن نعرف والدقة ماذا قصد إليه المؤلف حقاً من الوثيقة المكتوبة ، فإن هذا لا يدلنا بعد على قيمة هذه الوثيقة من حيث دلالتها على الحادث الذى تتحدث عنه . فكل ما يقدمه لنا النقد الإيجابي للتفسير هو مقصد المؤلف فحسب . أما كيف شاهد الحادث وهل أصاب في مشاهدته أم لا ، وهل قصد إلى الكذب أم لم يقصد ، وإلى أى مدى نتق بهذه الوثيقة ، وإلى أى حد هى تعبر عن الواقعة — كل هذه مسائل لا بد أن تقوم بها عملية ثانية للنقد الباطن هي عملية النقد الباطن للنزاهة وللدقة . فعلينا أن نبحث في صحة مشاهدة مؤلف الوثيقة للحادث ، وهل أصاب في وصفه فعلينا أن نبحث في صحة مشاهدة مؤلف الوثيقة للحادث ، وهل أصاب في وصفه له ، وهل لم يخطىء في بعض الجزئيات ، وهل لم يكن مخدوعاً عن بعض ما شاهده وهل لم تكن تحدوه دوافع أجنبية من شأنها أن تشوه تصويره للحادث ، وفي وهل لم تكن تحدوه دوافع أجنبية من شأنها أن تشوه تصويره للحادث ، وفي كلة واحدة : إلى أى حد نتق برواية صاحب الوثيقة ؟

والمؤرخون قد اعتادوا هنا قديماً — إلى ما قبل المنهج العلمى للتأريخ — أن يسألوا أنفسهم بعض الأسئلة المتعلقة بالمؤلف من حيث قيمته في الرواية والأسباب الداعية إلى الوثوق به ، وهل كان أميناً حقاً في النقل أو في القص أو في الوصف . فكان منهجهم هنا شكلياً إلى حد ما ، ولكنه كان أفضل كثيراً من المنهج العامى المبتذل الذي يأخذ الوثائق كما هي دون أدنى تمحيص ولا بحث . ومن هنا كانوا يزعمون أنهم أسمى بكثير من المؤرخين أو القصاصين ولا بحث . ومن هنا كانوا يزعمون أنهم أسمى بكثير من المؤرخين أو القصاصين الذين يروون الأحداث كما أتت بها الوثائق أو كما تناقلها الناس على هيئة حكايات وأساطير . فحقاً هذه مرتبة دنيا للبحث ، إن صح أن تسمى بعد باسم البحث ، لأنها مخالفة لكل منهج ، ذلك أن أسباب الشك في محة وأمانة الروايات تكاد

تتخطى كل حصر ، ولا يمكن مطلقاً أن نئق بأية رواية من مجرد أنها رواية ، بل لا بُد لنا دائماً أن نبدأ بالشك في صحة أية رواية . غير أن هذه النظرة النقدية بعض الشيء لم تبلغ بعد مرتبة المنهج العلمي الصحيح؛ ذلك أنهذه هي المرتبة التي تسير على مبدأ الشك المنهجي فتعتبر ابتداء أن كل الوثائق مزيفة ، وعلى المؤرخ أن يبدأ بإثبات صحتها ، وأن يفترض الحيانة في كل راو روى أي حادث ، وعليه بعد أن يتحقق من أمانته . فالأصل أن كل صاحب وثيقة متهم بالخيانة والتزييف والخطأ وعدم النزاهة ، ويمكنا أن نبدأ بحثنا إما بتأييد هذا الحكم السابق ، والميات براءته . وبهذا الشك الحاسم المتناول لكل شيء ، نستطيع أن نقيم فعلا منهجاً علمياً لدراسة التاريخ . وهنا يجب أن نتبع قاعدتين :

(أ) القاعدة الأولى هي أنه يجب ألا نتق في رواية لمجرد أن صاحبها شاهد عيان . فشهادة العيان ليست بصحيحة دائماً لأن صاحبها قد يخطى - كما سنرى بعد قليل ، وقد يكون عرضة لكثير من الأوهام . حقاً إن شهادة العيان أسمى بكثير — ابتداء أو نظرياً — من شهادة غير المباشر ، ولكن يجب ألا تؤخذ كأنها رواية صادقة من مجرد كونها رواية عيان .

(ب) يجب ألا نأخذ الوثيقة ككل ، بل علينا أن تحللها إلى آخر ما يمكن أن تنحل إليه من أجزاء وأن نبحث فى قيمة كل جزء من هذه الأجزاء وصحة دلالته على الوقائع الواردة بها .

والبحث بعدهذا يتشعب إلى شعبتين :أولا : شعبة تتعلق بالأخبار الآتية من شهادة عيان ، أو المشاهدة المباشرة — وثانياً الأخبار الواردة بطريق غير مباشر .

# ١ – روايات شهادة العياده أو الروايات المباشرة :

قلنا إن الروايات المباشرة لا تدلنا حقًا من مجرد كونها مباشرة على صحة

الوثيقة ، ال علينا أن ننظر في لأحوال التي وضعت فيها الوثيقة ، والظروف التي أحاطت بالمؤلف ، سواء أكانت هذه الظروف والأحوال خارجية عامة ، أم كانت ظروفاً شخصية متصلة بالمؤلف نفسه . فعلينا بادى و ذى بدى وأن ببحث في الأحوال المامة للوثيقة التي نحن بصدد دراستها ، فنجمع أوفر قسط من المعلومات عن المؤلف وعن أمانته وعن ثقة الناس به وعن العصر الذى كتب فيه وعن الوثائق المشابهة التي روت نفس الحادث ، وعن الوقت الذى وجد به . حتى إذا ما استطعنا أن نجمع كل هذه المعلومات كان علينا كحطوة ثانية — هى خطوة البحث في أمانته — أن نضع لأنفسنا طائفة من الأسئلة الموضوعة سابقاً تقريباً ، لأنها أسئلة أمانته — أن نضع لأنفسنا طائفة من الأسئلة الموضوعة مع بعض التعديل بما يوافق علمة وإن كانت تنطبق في الواقع على كل حالة فردية مع بعض التعديل بما يوافق الحالة الخاصة ، وهذه الأسئلة تدور حول بابين : الباب الأول هو باب النزاهة ، والثاني باب الدقة .

فالنزاهة تتعلق بأمانة المؤلف في رواية الحادث أو نقله ، وتدور كل الأسئلة في هذه الحالة حول إمكان أن يكون المؤلف قد كذب في روايته أو نقله . والأسباب الداعية إلى الكذب عديدة : أشهرها أولا أن يكون المؤلف قد قصد إلى التزييف لحاجة عملية كأن يستفيد مادياً من هذا التزييف ، أو أن يكون ملحقاً بحاشية منك أو أمير فيضطر إلى تزييف الأخبار والوثائق لصالح الأمير الذي يوجد في بطانته ، وهو أظهر مايكون في التواريخ التي تكتب إبان الحملات ،مثل أخبار فرواسار Froissart ، ثانياً أن يكون المؤلف قد وجد في وضع اضطره إلى هذا التزييف . ثانياً أن يكون المؤلف مدفوعاً بدافع البغضاء والكراهية لجماعة من الجماعات : دينية أو وطنية أو اجتماعية ، أو بدافع الاختلاف في الرأى مع مبدأ من المبادى و حزب من الأحزاب ، فيميل دائماً في هذه الحالة إلى تمجيد مبادئه من المبادى و حزب من الأحزاب ، فيميل دائماً في هذه الحالة إلى تمجيد مبادئه من المبادى و حزبه أو مبادى و الشيعة التي ينتسب إليها ، والحط من قيمة الخصوم

وتزييف أقوالهم والتقول عليهم بأشياء لم يقولوها إطلاقًا ، وإنتاقصد بها كذبًا التشهير بهم ، فيزيف عليهم أقوالا لم يقولوها ، ويدخل في هذا أحيانًا بعض الإزامات التي تفرض على بعض المذاهب . رابعًا : أن يكون المؤلف قد قصد للزاهات التي تفرض على بعض المذاهب . رابعًا : أن يكون المؤلف قد قصد للناية شخصية معينة — أن يضع من قدر شخص من الأشخاص أو حادثة من الحوادث فيميل إلى الكذب في الرواية ؛ ولهذا لا يمكن أن يقال إنه نزيه في روايته .

أما الدقة فتتصل بالخداع ، أو الخطأ . ومعناها أن يكون صاحب الوثيقة فويسة لوهم من الأوهام فيظن أنه رأى الحادث على هذا النحو ويؤكد هذا مع أن الحادث كان على نحو آخر ، ولكن حالت دون رؤيته على النحو الصحيح موانع ، أشهرها : أولا : أن يكون الشخص في وضع يشاهد فيه الحادث فعلا ويعاينه ويباشره دون أن يكون ثمة مانع قسرى ، ولكنه لا يراه على حقيقته لوجود معان سابقة في ذهنه . وهذا يشاهد كثيراً في الروايات العانية عن حادث واحد ، فنحن نرى أنه لو شاهد عشرون شخصاً حادثاً من الأحداث ، وليكن سياسياً ، لرووه بروايات متعددة ، تكاد أن تتناقض في أكثر الأحيان ، وذلك وفقاً لطبيعة الملاحظ من حيث تأثره بالحادث ومن حيث للعاني السابقة الموجودة في ذهنه ، وبالجلة وفقاً للمعادلة الشخصية التي عنده بالنسبة إلى هذا الحادث .

ثانياً: أن يضطر الراوى إلى رواية الحادث على نحو معين خاص لا يستطيع أن يرى الأشياء فيه إلا على هذا النحو ، كما يحدث غالباً في مشاهدة الزائرين لبلد من البلدان فإن الحكومات تلجأ دأعما إلى تنظيم الرحة بطريقة من شأنها أن تبعد هذا الزائر عن مشاهدة كل ما لا تودهى أن يرأه ، فيكون في هذه الحالة مضطراً بحكم ظروفه إلى ألاً يرى غير ما دأى .

ثالثاً: أن نكون الوقائع مُعقَدة ومتشابكة أو موجودة في أمكنة متعددة، أو تحتاج إلى معونة الكثيرين من المخبرين أو العيون والأرصاد ، فتكون روايتهم في هذه الحالة مشوبة بالكثير من النقص لأنه لم يستطع أن يشاهد الحادث كله جملة : فهذا كله يتنافى مع الدقة التي يجب أن يحرص عليها في الرواية ، فيضط في هذه الأحوال إلى أن يورد الرواية على نحو غير دقيق . فالفارق بين النزاهة وبين الدقة إذن هو أنه في عدم النزاهة يُفترض سو ، النية ، وفي عدم الدقة يفترض حسن النية ويأتى الخطأ عن وهم أو استحالة مادية .

ويمكن أن نضيف بعض العوامل العامة إلى عدم النزاهة مشل أن يكون المؤلف قد تأثر بنزعات استرضاء معاصريه تملقاً لذوق الجمهور أو استرضاء للعواطف الشعبية فيضطر أحياناً إلى أن يعرض الحقائق على نحو مخالف لما كانت عليه فى الواقع ، وهو هنا إما أن يكون قد قصد إلى هذا قصداً أو يكون قد دُفع اليه بطريقة لا شعورية ؛ وأياً ما كان الأصر فهذا يتنافى مع ما يجب من نزاهة ومن دقة .

### ٢ – الرواية غير المباشر :

كل هذا إذا كان مؤلف الوثيقة قد عاين الحمادث مباشرة وجاءتنا روايته مباشرة . أما إذا لم يكن قد عاين الحوادث، بل كانت روايته عن آخر عاينه أو قد ضم أخباراً متفرقة عن مخبرين متنوعين ، ضمها جميعاً لتكوين أخبار عن حادث معين ، فإنه في هذا أيضاً يكون قد قدم لنا وثائق غير مباشرة . وأكثر المؤرخين انما يسيرون على هذا الأساس الثاني : فقليل من المؤرخين هم الذين استطاعوا هم الذين شاهدوا الأحداث التاريخية ، وقليل من المؤرخين هم الذين استطاعوا حتى أن يبلغوا مرتبة واحدة فيا بين الحادث الأصلى وبينهم هم أنفسهم ، وحتى قائد المعركة الذي انتصر فيها ، قد اعتمد

وهنا يتعين علينا أن نلجأ إلى طريقة أخرى غير الطريقة التي امتحنا بها الدقة والنزاهة بالنسبة إلى الوثائق المباشرة ، وأهم مافيهذه الطريقة أولا أن محاول قدر المستطاع أن نتسلسل فيما بين الرواة المتوسطين حتى نصل إلى الراوى الأصلى الذي يكون قد عاين الحادث ؛ فإذا استطعنا بلوغه تمكنا حينتذ من أن تحدد الرواية من حيث قيمتها الحقيقية على وجه التقريب ، كما هي الحال تماماً إذا كانت الوثيقة مباشرة : فننظر في هذا الراوي الأصلى من حيث أمانته ودقته والظروف التي وجد بها كافعلنا تماماً في الحالة السابقة . ولكن معرفة ذلك عسيرة كل العسروتبلغ في أكثر الأحيان درجة الاستحالة ، ولا نكاد أن نجد لهذا شبيها إلا في حالة الأحاديث النبوية فهي وحدها تقريباً في كل الأخبـار العالمية تلك التي وردت مقرونة برواتها رواية عن راو حتى نصل إلى الشاهد الحقيق في عهــــد الرسول . والمهمة تنحصر حينتــذ في أمرين : الأول أن نمتحن الرواة المكونين للسلسلة الطويلة واحداً واحداً من حيث أمانته في الرواية من جهة ، وثانياً من حيث دقته في الرواية . فالأمانة تكفل لنا أن يكون الحديث صحيحًا وليس مكذوبًا أو مختلقا على الرسول، والدقة تكفل لنا أن يكون نص الحديث هو بعينه كم قاله النبي . هذا فما يتصل بالحديث لا بالأثر ، أما الآثار فلايشترط فيها الصياغة لأنها ليست الرواة ، واستبعدنا كل تجريح لشهاداتهم وبلغنا إلى الراوى الأصلى الصحابي — أن نمتحن هذا الصحابي من حيث أمانته في النقل أو دقته في القول. ومع هــذا فنحن بإزاء هذه المائل في حيرة هائلة ، ذلك لأنه من السهل على كل إنسان أن يرسم سلسلة طويلة موثوقاً بأفرادها من الرواة ، ويزعم أن هذا الحديث أو ذاك

مروى عن فلان عن فلان إلى آخر المنعنة الطويلة حتى تصل إلى الصحابي مع أن الحديث محتلق منذ البده. والصعوبة أكبر في امتحان شهادة كل الرواة المتوسطين: فبعض التابعين لم يتورع مطلقا عن الكذب، فرجل مثل عكرمة في روايته عن ابن العباس قد زيف الكثير من الأحاديث، مع أنه يعتبر تابعا إذ روى عن صحابي. وكثيراً ما مجد حشداً هائلا من الأحاديث منسوباً إلى أبي هريرة، وما كان هو في الواقع غير تُكانه لكل من يحاول أن يزيف حديثاً. غير أن هذه المسألة أعنى تسلسل الرواة لم يتحقق بوضوح، مع ما في هذا عبر أن هذه المسألة أعنى تسلسل الرواة لم يتحقق بوضوح، مع ما في هذا الراوى الأصلى الذي نقل عنه المؤرخ، أي المعاين الحقيق للحادث. وأكثر ما لدينا من مصادر مجهول الاسم، الأن كل المؤرخين قد اعتمدوا على أشخاص قد يكونون بدورهم رواة عن رواة، وعلى كل حال فلم يذكر لنا هؤلاء المؤرخون من هم هؤلاء الرواة الذين أخذوا عنهه.

يجبعلينا حيننذ أن ننظر في هذه المصادر المختلفة التي اعتمد عليها المؤرخون، لكي نتبين هل هناك صفات مشتركة في مختلف الروايات التي يأتي بها المؤرخ عن حوادث معينة ؛ وحينئذ نستطيع أن نحدد على وجه التقريب مصدراً عاماً لروايته ، فهيرودونس مثلا نرى من رواياته أن أكثرها مطبوع إما بطابع أثيني أو دلني ، فنعرف حينئذ أن الأخبار التي يوردها يجب أن تكون مطبوعة بنظرة الأثينيين والدلفيين إلى الأحداث التي يرويها . فوصف هيرودونس للأشقوزيين والدلفيين إلى الأحداث التي يرويها . فوصف هيرودونس للأشقوزيين لأن الأثينيين كانوا أعداء للأشقوزيين . وكذلك الحال إذا رأينا كتاب تاريخ شيعي فإننا نجد أن الروايات الواردة به أكثر مصادرها شيعي ثما يجعلنا نتحفظ في تصديقها فيا يتصل بالخصوم وفعا يتصل بالشيعة أنفسهم .

وهنا عامل حاسم مهم يجب أن نهتم به فىالدراسات التاريخية هو ما يسمونه عامل النقــل tradition ، والنقل إما أن يكون شفاها أو كتابياً ، فإن كان كتابياً كان موثوقاً به بدرجة أكبر، أما النقل شفاهاً فأعسر، لأنه من الصعب جداً أن ينقل شيء شـفاهاً بدقة ، اللهم إلا في بعض أحوال قليلة مثل الأمثال والشعر ، فهنا يمكن الاعتماد على النقل الشفوي . أما فما عدا هــذا فإن التاريخ أو الروايات الحقيقية ستستحيل في هذه الحالة إما الى أساطير أو الى حكايات . أما الأسطورة légende فهي الرواياتالشفوية التي تتناقلها الشعوب غير المتحضرة وفيهــا مستودع معلوماتهم عن الحوادث، وتكاد أن تكون في أحيان كثيرة المصدر الوحيد لمعرفتنا عن شعب من الشعوب في عصر من العصور . أما الحكاية anecdote فهي الصورة الباقية من الأسطورة لدى الثـعوب المتحضرة ، وهي تلك الروايات التي لا تكتب لأنَّهَا مسائل شخصية أليفة سرية تجنح الكتابة عن تسجيلها فتتناقل شفوياً فما بين الأفراد وتكون نوعاً من التأريخ الذي كثيراً مايكون صادقا كل الصدق أكثر من التأريخ المكتوب، وقد يكون معبراً أو دالا في أحيان كثيرة أكثر مما يدل عليه التأريخ المسجل، لأن فيها من البساطة وبالتالي من الصدق في التعبير ، ولأن فيها من الأخبار الأليفة السرية التي قد تكشف عن الأسباب العظمي والنتائج الخطيرة ، أكثر مما تكشف عنه التحليلات التاريخية المنظمة .

ويجب ألا نغتر بالطريقة التي كتبت بها التواريخ ، فكثيراً ما تكون فى الظاهر فى معرض تأريخى على ، ولكنها فى الواقع ليست إلا أساطير ، مثل ما نرى فى الكتاب الأول من كتاب الحروب الياويونيزية لييوكوديدس ما نرى فى الكتاب الأول من كتاب الحروب الياويونيزية لييوكوديدس ما نحى كلها أساطير عن نشأة الشعوب اليونانية ويجب أن تعامل على هذا الأساس مع أن بقية الكتاب من أحسن الأبحاث التاريخية .

# ۳ - استفادهٔ الوفائع Reconstruction

وبهذا تنتهي مهمة النقد ، ولكنها مهمة أولية تحضيرية كل ما تقدمه لنا هو الوثائق مبيَّنة صحتها ومعلمة كلُّها بعلامة تدل على درجة اليقين فيها ، ولكن هذا ليس بعد التأريخ الحق ، أما التأريخ الحقيقي فيبدأ من هذه الوثائق لكي يستعيد الوقائع كما حدثت في واقع التاريخ وهنا يجب أن نلاحظ أن مهمة للورخ في غاية الصعوبة ذلك لأن الوقائع التاريخية ليست كالوقائع الفزيائية ، فالوقائع الفزيائية حاضرة باستمرار ، يمكن إجراء التجارب عليها أبداً ، وفي درجة واحدة ، ويمكن أن نعزل بعضها من بعض ، أما الوقائع التاريخية فتمتاز بعدة خواص : أولا أن الوثيقة التاريخية ، وهي الشيء الوحيد الباقي من الواقعة التاريخية ، والأساس الباقي الوحيد الذي يقوم عليه التاريخ تأتى دائمًا مختلطة بكثير من الوقائع، فلو أخذنا مثلاً وثيقة كوثيقة ميشع Mesha ، وهي نقوش تخلفت لدينا من الموابيين Moabs ، نجـــد أن فيها أولا مسائل خاصة بلغتهم وثانياً بطريقة كتابتهم ، وثالثاً بطقوس عبادتهم لآلهتهم ، ورابعا بحروبهم مع بني اسرائيل. ولا يمكن بالدقة أن نعزل هذه العناصر بعضها عن بعض حتى يتيسر دراستها دراسة دقيقة ، كما نفعل في عزلنا للعناصر الكيميائية الداخلة في تركيب شيء ما . ثانياً : تمتاز الوثائق التاريخية بأنها تأتى لنا على درجة غير متساوية في العموم ، فبعض الأخبار تتصل بأحوال عامة جداً ، وبعضها الآخر يتعلق بأشياء جزئية لحالة فرد منالناس أو واقعة معينة كأن يكون بروتس قد قتل قيصر، وعلينا حينئذ أن نرفع هذه الوثائق إلى درجة من العموم واحدة، حتى يمكن أن تدرس في مستوى واحد . ثالثًا : الواقعة التـــاريخية ، محددة بزمان ومكان معينين ، وإلا لم تكن لها قيمة تاريخية حقيقية ، اللهم إلا كأثر عام من آثار الإنسانية عامة ، وفي هذا نقص هائل لقيمتها التاريخية ، بينما الواقعة العلمية ليست محددة بزمان ومكان . ومن السهل إذن أن تنفف أى اعتبار من هذه الناحية . — وقد رأينا ما هنالك من صعوبة هائلة في تحديد تاريخ الوثائق ، فهذا عما يجعل مهمة المؤرخ أكبر مشقة جداً من مهمة العالم الفزيائي .

لهذه الخصائص ولخصائص أخرى كثيرة غيرها ، كانت مهمة المؤرخ صعبة كل الصعوبة ، ولهذا كان من الصعب جداً أن يعدُّ التاريخ علماً ، خصوصاً إذا لاحظنا أن التاريخ لا يخلف لنا نفسه ، وإنما يخلف لنا تعبيرات وأوصافًا. للأحوال التي جرت فيه ، والأوصاف والادراكات كلها تتوقف على أمور نفسية أو ذاتية هي الأحوال الذاتية الخاصة بمؤلف الوثيقة ما عدا أحوالا قليلة هي أحوال الأشياء المادية الدالة على آثار مثل الآثار الكثيرة أو اللوحات في دلالتها على ما أنتجه الفنان. ومن هنا كان على التاريخ شاء أو لم يشأ أن يكون. ذاتياً وأن يتوقف على قدرة ذاتية خالصة للقائم بالبحث التاريخي ، خصوصاً إذا لاحظنا من ناحية أخرى أن الوثائق لا تعطينا صورة سينائية عن الحادث ، وإنما هي صور متناثرة بينها وبين بعض الكثير من الهوات وأنواع النقص والاختلال وعدم الارتباط. فأى عمل هائل على المؤرخ أن يقوم به من حيث إكال كل نقص وسدكل ثفرة بين الوثائق المختلفة! ومن هناكان التاريخ إلى حدكبير يقوم على الفن وعلى موهبة خاصة عند المؤرخ الذي يستطيع أن يحيا الماضي بكل ما كان عليهوأن يستعيد كل تجاربه في الماضي ابتداءً من الوثاثق ، وابتداء من الوثائق وحدها ، وكأنه حـَّيها من جديد وترايت له عياناً .

ذلك أن غاية المؤرخ على حد تعيير رنكه Ranke المؤرخ الألمانى العظيم (في القرن التاسع عشر) هي أن يستعيد الوقائع التاريخية ، كا كانت هي عليه بالقعل في الماضى ، وكأنه عاينها بنفسه . ومعنى هذا أن يقوم المؤرخ — كا دعا إلى هذا دلتاى — بتجربة حية يحيا في داخلها الأحداث الماضية وكأنه عاينها بنفسه

وجهًا لوجه ، فبهذا — وبهذا وحده — يمكنه أن يؤرخ تأريخًا حقيقيًا. وكل همذا إنما يعتمد على قدرة ذاتية ، ولا تجدى الوثاثق وحدها نفعاً مهما كان من تعددها ، ولهدا سيظل البحث التاريخي بالضرورة بحثًا ذاتيًا . ولكن يمكن أن نحدد مهمة المؤرخ بعد هـذا في الخطوات التالية : فعليه أولا أن يستخرج من الوثائق كل المعلومات التي تعبر عنها ، سواء أكانت هذه المعلومات متعلقة بأفراد وأشياء مادية أوكانت متعلقة بأعمال إنسانية أوكانت ثالثًا متصلة بدوافع وبواعث على هذه الأفعال. والخطوة الثانية أن يضم هذه المعلومات التي قدمتها الوثائق الجزئية بعضها إلى بعض ، ويصنفها تبعاً لمبدأ تصنيف معين ، والصعوبة كل الصعوبة في إيجاد مبدأ التصنيف هذا ، بحيث تندرج كل الوقائع المتشابهة تحت فصل بالذات ولا يختلط بعضها ببعض . وثالثاً عليه أن يضمها جمعاء في إطار عام ، تدخل فيه كل هذه الوقائع قدر المستطاع حتى تتكون صورة وانحة للعصر التاريخي أو للتاريخ العام الذي يبحث فيه . فهذه الصورة الإجمالية أو الإطار العام الذي تدخل فيه الوقائع الجزئية لابد من وجوده في ذهن المؤرخ ، خصوصاً وأن استعادة التاريخ معناها رد التاريخ حاضراً بالفعل وفقاً لتسلسله الزمني، وهذا لن يتم إلا بواسطة هذه الصورة الإجمالية العامة. ورابعاً يجد المؤرخ نفسه هنا بازاء كثير من الثغرات في داخل هذا الإطار ، وعليه حينئذ أن يملاً ها ويملاً كل فراغ بين تسلسل سير الأحداث حتى يطرد سير التاريخ ويكون متصل الأجزاء ، وهنا تقوم الموهبة التاريخية الحقيقية وتعتمد في غالبها على الخيال الذي يستطيع أن يملأ كلهذه الثغرات الفارغة ويعطى مضامين لكل القوالب الجوفاء التي بجدها في إطارهالعام. وهنا المهمة الحقيقية للاسترداد أو إعادة البناء. وخامساً عليه أن يقوم بوضع الصيغ العامة أو الصيغ formules على وجه العموم التي يسجل فيها الحقائق التاريخية واحدة واحدة ، مما يدخل في هذا الإطار العام ، حتى تصبح حقائق معقولة قابلة لأن تدون في صورة تاريخية ، فوضع الصيغ خطوة رئيسية جداً في كتابة البحث التاريخي ، وأخيراً تأتى خطوة سادسة هي خطوة العرض ، وهي خطوة علية أكثر من أن تكون خطرية ، ومهمة المؤرخ فيها أن يعرض الأحداث وفقاً للصيغ التي اختارها ، وأن يرتبها بحيث يمكن أن تنقل إلى الآخرين ، لا أن تكون مقصورة على للؤلف وحده . وهذا العرض يتبع جملة من القواعد العملية التي يحسن طلورخ اتباعها ، ولكن لا نستطيع من الناحية المنهجية أن نفصل القول فيها لأنها ترتبط طلهمة الجزئية لكل مؤرخ مؤرخ ، خصوصاً إذا لا حظنا أن هذه القواعد العامة التي وضعناها يجب أن تكيف وفقاً للدراسة الخاصة التي يقوم بها للؤرخ .

## المنهج فى علم الاجتماع

والمنهج في علم الاجتماع ينفصل كثيراً عن المنهج في التاريخ بوجه عام ، مع وجود روابط كثيرة بين الاثنين ، بحيث يندرج منهج الاجتماع في منهج التاريخ. فوجه التشابه أن الظواهر في كليهما زمانية في أغلب الأحيان ، وإن كنا نميل في الاجتماع إلى سلب الظواهر الاجتماعية صفة الزمانية لكي نجعلها قواعد عامة ، كيا نقرب بين الاجتماع وبين العلوم الوضعية قدر المستطاع . كما أن الاجتماع يدرس على أساس الوثائق المتخلفة لنا عن المنشآت الاجتماعية في تطورها التاريخي. ولا يجدى هنا إلا منهج القارنة ، ثم منهج التغيرات المساوقة من بين المناهج الأربعة في التجريب .

ولكن يجبأن نحدد الظاهرة الاجتماعية بطريقة أدق كافعل دوركهيم فجعل الظاهرة الاجتماعية تمتاز بصفتين: الأولى أنها مستقلة عن الوعى الفردى وأنه لا يكفى أن يكون قد قام بها كثير من الناس أو أن تكون منتشرة في بيئة من البيئات لكى تعد ظاهرة اجتماعية ، إنما يجب أن تكون ظاهرة خارجة عن كل وعى فردى محيث يبدو وكأنها تفرض فرضاً على العقول الفردية دون أن يشعروا هم بأنهم الفعلة الحقيقيون كأفراد في بنيانها بحيث لا يمكن أن تنسب إلى فرد بالذات ، بل إلى المجموع كمجموع ، كالا يمكن أن تصدر عن فرد على حدة ، بالذات ، بل إلى المجموع كمجموع ، كالا يمكن أن تصدر عن فرد على حدة ، لأنها تتوقف على تركيب جمعى معين هو وحده الذي يستطيعان يفسر حدوثها . لأنها تتوقف على تركيب جمعى معين هو وحده الذي يستطيعان يفسر حدوثها . ثانياً تمتاز الظاهرة الاجتماعية بأنها قسرية coercitive إلزامية ، وهذه الصفة للسابقة ما دامت هذه الظواهر تفرض على الفرد فرضاً ، وهو مضطر بحكم ارتباطه بالمجتمع أن بتأثر بها وأن يخضع لها — شاه ذلك كفرد أو لم يشأ .

ولكن هذا التحليل للواقعة الاجتماعية واضح أنه ينقصه الكثير من الدقة لأنه سيستبعد من الظواهر الاجتماعية بعض الظواهر التي تصدر عن الآراء الفردية ويكون لها أثر في المجموع: كالقوانين التي تصدر عن شخصية سياسية أو فكرية تنقل تأثيرها في المجتمع إلى أبعد حدوده، مكونة بهذا منشأة اجتماعية أو وضعاً اجتماعياً معيناً.

غيرأن تحديدنا للظاهرة الاجهاعية على هذا النحو يمكننا من أن نعين المنهج الذي يجب أن نسلكه في الكشف عن قو انين الاجهاع والاطرادات الموجودة في المنشآت الاجهاعية . وهنا سنجد أن المنهج الأعم والذي يجب أن يشمل بقية المناهج في علم الاجهاع هو منهج التغيرات المساوقة : وذلك بأن نتبين التغيرات الموجودة في منشآت و نقارتها بتلك التي تحدث في منشأة أخرى بينها وبينها تلازم في التخلف ، وتلازم في الوقوع ، بحيث بنشأ عن فقدان عنصر من الواحد ، فقدان عنصر من الأخر . ولكي نصل إلى تحديد دقيق على هذا الأساس يحسن بنا قدر المستطاع أن نعير عن هذه التغيرات المساوقة في صيغة رياضية كما حاولنا تماماً بالنسبة للعام الفزيائية ، ولهذا كانت طريقة الإحصاء هي من أعظم الطرق وأخصبها في منهج علم الاجتماع لأنها تحدد بطريقة دقيقة كيفية حدوث التغيرات المساوقة مما يجعلنا نفهم قو انين أو استطرادات الأحو ال الاجتماعية . ويحدد دور كميم قو اعد منهج الاجتماع بخمس :

١- يجب أن نعد الوقائع الاجتماعية كأشياء أي يجبعلينا ألانتأثر بأية معان سابقة تجعلنا ننظر إلى هذه الظاهرة أو تلك من وجهة نظر معينة ، بل يجب أن نعد الظاهرة الاجتماعية ظاهرة طبيعية موضوعية خارجية ليست متأثرة بشخصية معينة هي التي تفسرها أو تكونها . فأنواع الآيين mœurs وألوان القيم

الأخلاقية الموجودة فى جماعة من الجماعات كل هذه الأمور يجب ألانحكم عليها من وجهة نظر عاداتنا نحن أو عادات فرد من الناس أو عادات بيئة ممينة فى زمان ومكان معينين ، فلا ننمت هذا النوع أو ذاك بأنه منحط أو خارج عن هذا السياق أو ذاك بأن نقول إنه خارج عن الدين أو عن معيار الأخلاق . . الح بل نعده كوقائع الطبيعة سواء بسواء ، نستبعد منه كل تقويم ، وننظر اليه نظرة وصفية موضوعية خالية من كل نظرة تقويمية . فبهذا يمكن أن يصير الاجتماع علماً بالمعنى الدقيق ، أى مجموعة من المعارف المتصلة بوقائع موضوعية غير متأثرة بمن يفسرونها أو باعتبار تقويمي معين .

٢ — والقاعدة الثانية أن نميز فى داخل هذه الوقائع الموضوعية بين ما هو موية ، وما هو مَرضى . فالسوى هو الذى يكون القاعدة العامة فى بيئة من البيئات ، والمرضى هو الذى يكون أنحرافاً عن القياعدة العامة أو شذوذاً عن القاعدة السائدة ، مع اختلاف فى تقدير درجة السوية .

٣ — بعد أن نقسم ونصنف الظواهر الاجتماعية على النحو السالف نستطيع أن نتين المشابهات العامة أو الخاصة الموجودة بين طوائف من الظواهر الاجتماعية فتتبين حينئذ أنماطاً عامة لأنواع الاجتماع وللاحوال الناشئة عن الوجود في جماعة ، ابتداء من الجماعات المختلطة hordes والقبيلة clan . وتلك هي القاعدة الثالثة من قواعد المنهج في الاجتماع ، ألا وهي أن تحدد الأنماط العامة لأنواع الاجتماع .

إذا ما حددنا هذه النتائج وبيناها بالتفصيل استطعنا أن نحدد بعد هذا الأحوال الاجتماعية الخاصة التي توجد فيها كل جماعة ، واستطعنا بالتالى أن نفهم هذه الأحوال الاجتماعية من حيث الأسباب التي تعمل فيها دائماً . وهنا يجب أن تكون هذه الأسباب اجتماعية خالصة ، فنفسر الأحوال الاجتماعية بعضها

ببعض ، دون التجاء إلى أحوال فردية إطلاقاً أو قدرالستطاع . فالاجتماع يفسر الاجتماع ، ولا يجب أن يفسر بعلم النفس الفردية إلا فى الأحوال القصوى ، وهى حينما تكون الظاهرة الاجتماعية على شفا المنطقة الفاصلة بين الاجتماع وبين علم النفس . ولهذا كانت القاعدة الرابعة أن نبحث فى العلل الفاعلية المنتجة للظواهر الاجتماعية ، ولا بد أن هذه العلل اجتماعية بدورها . ومنهج المقارنة مع الاستمانة بالمنهج المكون للقاعدة الخامسة — هو الذي يحدد لنا بالدقة هذه العلل الفاعلية .

ه - والمنهج الذي يجب أن نسلكه بعد هذا يجب أن يكون كما قلنا خصوصاً منهج التغيرات المساوقة ، لأن الظواهر الاجتماعية لا يمكن أن تدرس بدقة إلا عن طريق مقارنة ظواهر منشابهة تنتج نتأنج متشابهة . ذلك أن التجريب إن كان عسيراً في علم النفس مع أنه يجرى على فرد ، فكم يكون أشد عسراً بكثير إذا كنا نريد أن نجريه على جماعة ! ذلك أن إجراء تجربة على جماءة بإزالة عنصر أو وضع أو قاعدة سائدة أونوعمن الآيين من شأنه أن يحدث ثورة اجتماعية كلية والمجتمعات لا تسمح بهذا . وكل ما نستطيع أن نقوم به هو تكوين جماعات قليلة مصطنعة اصطناعاً نحاول أن نجعل منها حقلا لتجاربنا . ولكن في هذا الكثير من التعسف والتصنع ، ولا يمكن أن يؤدي فعلا إلى الحقيقة في أمر الظواهر الاجتماعية لأن هذه غالباً تلقائية وتصدر عن أحوال عامة من زمان ومكان وتأثرات خارجية وتأثر بالبيئة وبالوضع التاريخي ، وهي أمور لا يمكن أن تصنع أو تستثارقصداً. لهذا كان منهج التجريب، بالمعني العلمي غير متيسر إطلاقاً في علم الاجماع اللهم إلا منهج التغييرات المساوقة مع مافيه من نقص إذا ما طبق في الاجتماع ، لأنه سيؤول أيضاً إلى منهج تاريخي من ناحية ومن ناحية أخرى من العسير ، جداً أن نجد أحوالا اجتماعية وأوضاعاً اجتماعية ١٥ — مناهج البحث العلى

ستشابهة لبيئات مختلفة ، فضلا عن أن العوامل المؤثرة فى الاجتماع عديدة وخفية .

فمن الصعب جداً أن نكشف عن العوامل أو العلى الفاعلية المنتجة لهذه الظواهر أو تلك ، ولكن يجب أن نحاول استخدام هذا المنهج قدر المستطاع وأن نعبر عن نتأنجه بدقة قدر الإمكان ، وذلك باستخدام طريقة الإحصا ، وهي طريقة تقوم عادة على حساب الاحتالات لأننا لا نستطيع أن نعين أشياء دقيقة كمية ما دمنا بإزاء ظواهر لا يمكن أن تخضع للكم إلا بعسر . وقد أفلح هذا المنهج خصوصاً في علم الاقتصاد لأنه لا يقتصر على أحوال اجتماعية لأصحاب عقول واعية ، بل يمتد أيضاً إلى مسائل وأشياء مادية ، وفي هذا يمكن إدخال المكم والتقدير الكمي بدرجة أكبر . أما في الاجتماع بالمعني الضيق ، فتطبيق المنهج في الغاية من العسر ، فضلا عن أنه أدى إلى كثير من النتائج السطحية المغالطية .

والإحصاء على نوعين : إحصاء رسمي ، وإخصاء غير رسمي .

فالإحصاء الرسمى هو الذى تأمر به الدولة وتسيطر على إعداده وتنظيمه واستخراج نتائجه بواسطة أجهزة تختص بذلك ضمن جهاز الدولة العام: إما على هيئة مصلحة للاحصاء، أو بواسطة أجهزة إحصاء فرعية في مختلف مرافق الدولة تتولى القيام بالإحصاءات في القطاع الذى تندرج فيه وتختص به . ومن هذا النوع: الإحصاء أو التعداد العام للسكان من نواح عديدة: العدد ، الدين ، الحالة الاجتماعية من زواج وغيره الخ ؛ والإحصاءات الجزئية مثل الصادرات والواردات ، الإنتاج الزراعي والصناعي ، الدخول الفردية ، الخ .

وعالم الاجتماع يتلقى هذه الإحصاءات على أنها ملاحظات غير مباشرة ،

لأن غيره هو الذي تولاها. وقيمتها تتوقف على الدقة التي تمت بها ، والنزاهة والأمانة في إجرائها واستخلاص نتأنجها والظروف التي تمت فيها والوسائل التي اتخذت والاحتياطات التي وفي بها ابتغاء الاستقصاء والدقة في البيانات . لكن المقارنة بين الإحصاءات المختلفة في السنوات والظروف المختلفة تفيد في تصحيح ما عسى أن بكون قد طرأ عليها من خطأ أو تزييف أو قصور وإهمال .

على أن من المكن الإفادة من هذه الإحصاءات في التنبؤ بالمستقبل الاجتماعية ، تنبؤاً يغلب عليه الاحتمال طبعاً نظراً العدم اليقين في القوانين الاجتماعية التي يمكن أن تبنى على الإحصاءات .

ومن أنواع الإحصاء ما يسمى باسم التحقيق (۱) enquête وهو إحصاء غير رسمى يستخدم في استقصاء الحقائق عن ظاهرة من الظواهر الاجهاعية أو فى استبيان الرأى العام في مشكلة من المشاكل. فالتحقيق يهدف إلى معرفة آراء عدد كبير من الناس حول مسألة من المسائل ؛ وهي مسائل متفاوتة كل التفاوت. والانتخابات في الدول الديمقراطية والاستفتاءات هي ألوان من التحقيقات السياسية . وفي الولايات المتحدة الأمريكية نمت طرائق التحقيق والكشف عن الرأى العام نمواً بالغاً في هذا القرن ؛ ومن أشهر هذه الطرائق طريقة الدكتور جالوب Dr. Gallup وتمتاز من سائر الطرق بأنها بدلا من سؤال أشخاص عديدين جداً تقتصر على أفراد نموذجيين typiques يمثلون مختلف الأعار ومختلف الأوساط الاجتماعية ، وبالجلة مختلف العقليات الموجودة في

J.-L. Lebret: Guide pratique de l'enquête

sociale, 3 vols. in-4°: t. 1er, Manuel de l'enquêteur (P.U.F., 1951);
t. II, L'Enquête rurale (P.U.F., 1951); t. III. L'Enquête urbaine

بلد ما براد فيه إجراء تحقيق عن مسئلة من المسائل. وقد تبين أن هذه الطريقة التى تتم على أفراد نموذجيين قد أتت بنتائج فائقه الدقة تتفوق على غيرها من الطرق ، خصوصاً طريقة المحالمات الهاتفية (التليفونية) فقد كانت بعض «معاهد الرأى العام » في أمريكا تتخذ الطريقة التالية وهي أن تخاطب تليفونياً عدداً كبيراً من الأشخاص وتسافم ؛ وقد بين جالوب أن هذه الطريقة مصدر لأخطاء عديدة ، لأنه لا يملك التأميونات غير عدد قليل من الناس ، ومن هنا كانت آراؤهم لا تمثل إلا الطبقة التي تملك الحصول على تليفون أو الذين يعملون في مكاتب بها تليفونات الخ. على أن قيمة طريقة جالوب تتوقف هي يعملون في مكاتب بها تليفونات الخ. على أن قيمة طريقة جالوب تتوقف هي الأخرى على طريقة اختيار الأشخاص الذي يسألون ، وتستوجب لذلك أفراداً ممثلين حقاً لطبقات اجتماعية شديدة التنوع من حيث السن والمهنة والسكن ، والدخل ، ومستوى المعيشة ، الخ.

ومنهج (١) الإحصاء يستجيب لحاجتين أساسيتين من حاجات العلوم الاحتماعية وهما :

١ -- أنه يحل محل التجريب، فيما يتعلق بالظواهر الحاضرة ، كما أن التاريخ يحل محل التجريب فيما يتصل بالوقائع الماضية ؛ والإحصاء هو المنهج الوحيد القابل للتطبيق على دراسة الظواهر التي لا نملك تغيير ظروفها ؛

٢ — أنه يسمح ، كما يقول كورنو Cournot بجمع وتنسيق وقائع عديدة
 من أنواع مختلفة ، بحيث تحصل على روابط عديدة مستقلة عن شواذ الصدفة .

المنهج المونوغرافى :

وهناكَ منهج آخر ينافس منهج الإحصاء في الدراسات الاجتماعية وهو

Gaston Bouthoul: Traité de Sociologie, p. 133 (1)

النهج المونوغرافي la méthode monographique. والنونوغرافيا في الأصل وصف موضوع مفرد: فالسيرة هي مو نوغرافيا فردما. لكن المقصود بها في علم الاجتماع هو القيام بدراسة مفردة عن جماعة أولية مثل الأسرة، القرية، القبيلة، المصنع الخ. غير أن بعض علماء الاجتماع الأمريكيين فهموا منها أيضاً دراسة الأفراد كوسيلة للدراسة الاجتماعية.

وأول (1) من أدخل دراسة سيرة الشخص والوثائق الشخصية في علم الاجتماع هو توماس وزنانيسكي Thomas & Znaniecki في كتابهما: «الفلاح البولندى في أوربا وأمريكا » (7) ، وقد قالا إن هذا المنهج في علم الاجتماع هو « النموذج في أوربا وأمريكا » (1) ، وقد قالا إن هذا المنهج في علم الاجتماعية دراسة علمية الكامل للدراسة الاجتماعية » . وأرادا أن يدرسا الحياة الاجتماعية دراسة علمية تحسب حساب العوامل الموضوعية والعوامل الذاتية للسلوك . وحاولا تصحيح نظرياتهما والفروض التي افترضاها بالاستعانة بالوثائق المشخصية ؛ واستخرجا بذلك مبادى و تعميات يمكن تطبيقها في مواقف أخرى في مجرى التطورات بذلك مبادى و تعميات يمكن تطبيقها في مواقف أخرى في مجرى التطورات بالاجتماعية . لكن نتأنج أبحاثهما والمبادى و التي وضعاها قد تلقاها علماء الاجتماع بالتحفظ . فقد اعترف بما للوثائق الشخصية المتعلقة بحياة شخص أو أشخاص في بلته ما من فائدة بوصفها معطيات يستفاد منها في البحث الاجتماعي ؛ لكن قيمتها العلمية محدودة لأنها شخصية فردية . وقيمتها هي في الدراسات الوصفية والأبحاث التمهيدية الاستكشافية لأنها تعطى أفكاراً هادية في البحث ، لا نتأمج يقينية يمكن تعميمها .

ا القائمة المورت G. W. Allport فدافع عن قيمة المونوغرافيا القائمة

The Polish Present in Europe and America, 1833-34. (1)

<sup>(</sup>۲) راجع مقال ارنست برجس ف: « علم الاجتماع في القرن العشرين » الذي أشرف على إخراجه جورج جورقتش ، پاريس سنة ١٩٤٧ ج ١ ص ٢٨ وما يليها .

على السيرة الشخصية والوثائق الشخصية وقال إنها نافعة في المنهج العلمي الاجتماعي نفسه :

«وأن من الممكن بيان أن المونوغرافيات تعمق الفهم، وتقوى القدرة على التنبؤ ، والقدرة على الضبط بأن تجعلهما يتجاوزان المستوى الذى يمكن المرء بلوغه إذا ما تسلح بالفهم السليم وحده »(١).

ويمكن اتخاذ منهجين للتفسير يطبقان على الوثائق الشخصية: المنهج النوموتيتي nomothétique أو الدراسة المقارنة للوثائق ابتغاء الوصول إلى تعميات ؟ والمنهج الأيديوغرافي idiographique أو دراسة الأحوال الفردية من ناحية ما فيها من فردية وتمامية .

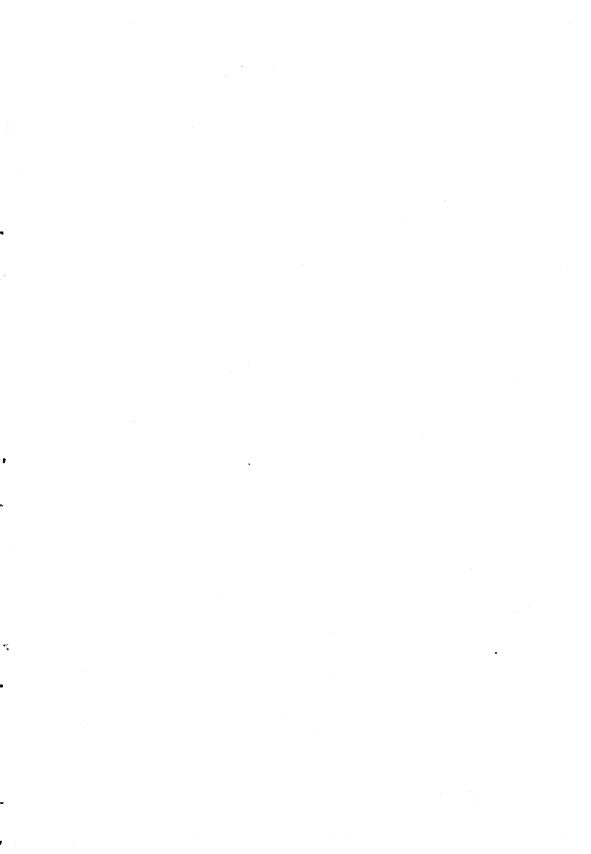
### القياس الاجتماعي (۲):

على أن الفهم يتوقف على تحليل التصورات المتعلقة بظاهرة اجماعية . ولكن هذا التحليل المنطق فيه من الغموض ما في التصورات ؛ ولهذا فكر بعض علماء الاجماع في اتخاد منهج بكون كفيلا بالدقة العلمية . ولما كانت الدفة العلمية لم تتحقق إلا عن طريق إدخال السكم في الدراسة ، لهذا مجموا عن طريقة كمية تكون مكملة للتحليل المنطق للتصورات ، فاتخذوا ما سمى باسم « القياس الاحتماعي » sociométrie الذي ينسب إلى الدكتور ج . ل . مورينو الاحتماعي » Dr. J. L. Moreno (ولد في بوخارست سنة ۱۸۹۲) وهو طبيب أمراض

The use of Personal Documents in Psychological Science. (۱)
. (عن القال الذكور) p. 185.

<sup>(</sup>۲) راجع عنه كتاب مورينو بعنوان ? Who shall survive

نفسية نمساوي الأصل ولكنه هاجر إلى ثمريكا ، وكان تلميذاً لفرويد ، وأنشأ أولا « الدراما النفسية » التي قصد بها إلى استثارة الانطلاقات اللاشعورية على المسرح؛ ثم تطورت الدراما النفسية إلى الدراما الاجتماعية وفحواها إحياء مواقف اجتماعية مصطنعة على المسرح وتمثيل دور ما ، وليكن دور الزنجي أو رب العمل. لكنه رأى أن هذا لن يخرج عن ميدان الكيف في الدراسة النفسية والاجماعية ، فأنشأ منهج القياس الاجتماعي وخلاصته : أن نطلب إلى أفراد الجاعة . والإجابات التي نحصل عليها تسمح بالحصول على رسوم اجتماعية ، تتبدى، في شكلها الأولى ، على هيئة سلسلة ومثلث ومستطيل ونجمة. وحينا نمثل على ورقة إجابات كل أفراد هذه الجاعة فإننا نحصل على تعقيدات تبدو لأول وهلة أنها لا يمكن فصلها وتمييزها. لكننا نستطيع رغم ذلك الوصول إلى تمييز بعض الأمور السائدة وإلى نتائجذات دلالات . فمثلا الشخص الذي ينال استلطافاً كبيراً ( ويرمز إليه بنجمة ) يمكن أن يختاره إما زملاء استلطفهم كثير من الزملاء : وحينئذ نكول بإزاء شخصية « قوية » ؛ أو شخص اختاره ناس لم يلتفت إليهم الآخرون ، فتكون حينئذ بإزاء شخصية « شعبية » . وإذا ما قارنا رسوماً اجماعية sociogrammes مختلفة فإنتا نصل إلى قوانين تحدد أو تعمم ملاحظات التجربة العامية .



مناهج البحث العلمي

## مؤلفات الدكتور عبدالرحمن بدوى

#### (۱) مبتكرات

١ — الزمان الوجودى
 ٢ — هموم الشباب
 ٣ — مرآة نفسى (شعر)
 ٣ — هل يمكن قبام أخلاق وجودية ؟

#### ( - ) دراسات أوربية

١ — الموت والعبقرية
 ٣ — المنطق الصورى والرياضى
 ٣ — دراسات في الفلسفة الوجودية
 ٤ — قي الشعر الأوربي المعاصر

## خلاصة الفكر الأوربى

ه — أرسطو

۲ — اشبنجار
 ۳ — ربیع الفکر الیو نانی
 ۳ — شوپنهور
 ۵ — أفلاطون
 ۸ — فلسفة العصور الوسطى

#### ( ح ) دراسات إسلامية

التراث اليوناني في الحضارة الإسلامية
 من تاريخ الإلحاد في الإسلام
 شخصيات قلقة في الإسلام
 الإنسانية والوجوية في الفكر العربي

الإنسانية والوجوية في الف
 أرسطو عند العرب
 المثل العقلية الأفلاطونية

۱ — نیتشه

٧ — منطق أرسطو (٣ أجزاء )

₹

 ۸ — شهيدة العشق الإلهي : رابعة العدوية ه طحات الصوفية (أبو يزيد البسطام)

١٠ ـــ روح الخضارة العربية

11 - الإنسان الكامل في الإسلام

١٢ — التوحيدى: الإشارات الإلهية

١٣ – مسكويه : الحكمة الخالدة

١٤ ـــ فن الشعر لأرسطوطاليس وشروحه العربية

10 -- الأصول اليوبانية للنظريات السياسية في الإسلام

١٦ ـــ أرسطوطاليس: في النفس ( مع الآراء الطبيعية لفلوطرخس )

١٧ — ابن سينا : عيون الحكمة

١٨ - ابن سينا: البرهان

١٩ ـــ الأفلاطونية المحدثة عند العرب

٧٠ ـــ أفلوطين عند العرب

٢١ ــ المبشر بن فاتك : مختار الحكم

٢٢ -- قلهوزن : الخوارج والشيعة

٣٣ - أرسطوطاليس: الخطابة

٢٤ -- ان رشد: تاخيص الحطابة

٧٥ - مخطوطات أرسطو في العربية

٢٦ – مؤلفات الفزالي

۲۷ — مؤلفات ابن خلدون

٢٨ — أرسطوطاليس: في السماء والآثار العلوية

۲۹— حازم القرطاجني وأرسطوطاليس ۳۰— رسائل ابن سبعين

٣١ - دور العرب في تكوين الفكر الأورى

المراز عرب في كورن المكتر الدوري

(د) ترجمات

الروائع المسائة

١ — ايشندروف : من حياة حائر بائر

۲ – فوكيه: أندين

۳ - جيته: الديوان الشرقي

٤ - بيرون : أسفار اتشيلد هارولد
 - جيته : الأنساب المختارة

جيته: الأنساب المختارة
 برشت: دائرة الطباشير القوقازية

۲ — ثربنتس : دون کیخو ته
 ۸ — لورکا : مسرحیات لورکا

٩ – بوشت : الأم شجاعة

١٠ – دورنمات : علماء الطبيعة

اشڤيتسر · فلسفة الحضارة

تقدم البحث العلى رهين بالنهج ، يدور معه وجوداً وعدماً ، دقة وتخلخلا ، خصباً وعقماً ، صدقاً وبطلاناً . ومن هناكان الاهتام البالغ بتمنين مناهج البحث العلى من أيام أرسطو حتى يوم الناس هذا . ويمكن أن نفسر تطورات العلم والمعرفة العلمية بأدوارها المتفاوتة عن طريق بيان دور للنهج العلمي في تحصيلهما . فما انتكس العلم إلا بسبب النقص في تطبيق المناهج العلمية ، أو في تحديدها ، وما نما وازداد أصالة إلا بالدقة في تحديد المناهج وتقرير مبادئها القويمة . ولاخلاف على هذا بين العلماء الخلص وبين الفلاسفة الباحثين في منطق البحث العلمي . إنما يأتي الخلاف في تجديد دور كلا الفريقين في تشييد المناهج العلمية . ومن الواضح أنه الخلاف في تجديد دور كلا الفريقين في تشييد المناهج العلمية . ومن الواضح أنه كما أن ممرفة الطب لا تستازم بالضرورة الصحة ، ولا السير بمقتضي القواعد الطبية ، فكذلك معرفة مناهج البحث لا تستازم بالمصرورة تحصيل المرفة العلمية ولا اتباع قواعد المنهج العلمي . فهذا أمر ، وذاك أمر آخر .

ولكن المرفة الواعية بمناهج البحث العلمي تمكن العلماء الباحثين من إتقان البحث وتلافى كثير من الخطوات المتعثرة أو التي لا تفيد شيئاً.

ومن هنا كانت فائدة بيان مناهج البحث العلى.

وكتابنا هذا فى بيان مناهج البحث التى ينبنى سلوكها فى المجموعات الثلاث الكبرى من العلوم ، وهى : مجموعة العلوم الرياضية ، ومجموعة العلوم التجريبية ، ومجموعة العلوم التاريخية . والقواعد التى نسوقها هناقواعد علمة ، أى تم المجموعة كلها دون أن تخص علماً منها بعينه . ومن الواضح أن ثمت فروقاً نوعية بين

المنهج فى المجموعة والمنهج فى كل علم علم منها ، ولكن البحث في هذه الفروق موضوع المناهج الجزئية وهو ما لم نهدف إليه من هذا الكتاب .

وعسى أن يكون فيه ما يفيد في توجيه البحث العلمي — الذي لما يشر بعد في العالم العربي ثماره المرجوة — على النهج السديد.

مايو سنة ١٩٤٤

عبر الرحمن بدوى

# فيمرين

| منحة           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 19- 4          | النهج:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| o- r           | معنى الكلمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 7- 0           | أنواع المنهج ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٧- ٦           | علم الناهج علم الناهج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 14- V          | - تــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 19- 14         | أنواع المناهج من من من من سن سن من سن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                | المنهج الاستدلالي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| A) - T)        | الغمال الأولى:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 17 77          | تطور العلوم الرياضية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| T 79           | الدور العلمي عند اليونان٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| TT- T.         | الهندسة التحليلية الهندسة التحليلية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| TE- TT         | الهندســــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 77 TE          | الهندسات اللااقليدية ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ١٠٠ ٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| X7 -73         | تطور الحساب ونشأة الجبر ١٠٠٠ ٠٠٠ ١٠٠٠ ١٠٠٠ ١٠٠٠ ١٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ££- <b>r</b> £ | تطور الجبر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٠٠- ٤٤         | اليكانيكا الميكانيكا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 01 - 15        | خطرية العدد معنى كلة العدد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| <i>NF</i> V    | الترتيب ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۸\— V•         | أنواع الأعداد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                | المنهج الاستدلالي :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 7X 7X          | معنى الاستدلال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 74 24          | النظام الاستدلالي - تكوين النظم الاستدلالية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 9A - A9        | التحليل التقليدي للمبادىء (البديهيات - المصادرات - التعريفات)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ··- 4A         | الصلة بين هذه المبادىء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| .4-1.1         | قد هذه الباديء ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 10-1.4         | مار النهج الاستدلالي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 111-11         | الحديب العقب الحديث العقب العق |

| مفجة            |                                                    |
|-----------------|----------------------------------------------------|
| 171-114         | ٠٠٠                                                |
| 177-171         | المناكل النطنية المناكل النطنية                    |
|                 | المنهج التجريبي                                    |
| 179-171         | خطوات المنهج التجريبي                              |
| 128-14.         | طريقة الملاحظة والتأدى إلى الوقائع                 |
| ١٧٠ - ١٤٤       | التجريب                                            |
| 187 - 188       | الفرض                                              |
| 131-101         | نشأة الفروض                                        |
| 107-101         | شروط الفرض                                         |
| 100 - 104       | تقد الفرض                                          |
| 104-100         | تحقيق الفرض                                        |
| 171 - 107       | قواعد ولوحات بیکون                                 |
| 177             | قواعد مل                                           |
| 177 - 178       | منهج الاتفاق                                       |
| 177 - 177       | منهج الافتراق                                      |
| 1717.           | منهج التغيرات المساوقة                             |
| 174-171         | أساس الاستقراء ٠٠٠ ٥٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ |
|                 | المنهج الاستردادي ( التاریخي )                     |
| 100-100         | حقيقة التأريخ                                      |
| \^\             | النقد الخارجي ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠      |
| 198-111         | ١ نقد الاستعادة                                    |
| 4-2-192         | ٢ – نقــد المصدر                                   |
| 3.7-V-E         | النقد الباطن                                       |
| 7.9-7.7         | النقد الابجابي للتفسير ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ |
| <b>***</b>      | النقد الباطن السلمي للنزاهة والدقة                 |
| <b>712-711</b>  | روايات شهادة العيان أو الروايات المباشرة           |
| <b>*/V</b> */\$ | الرواية غير المباشرة                               |
| 771-718         | استعادة الوقائع                                    |
| 771-777         | المهج في علم الاجماع                               |